JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam

Volume 01 Nomor 01, Maret 2025
ISSN 3123-5441
Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai

Habitus Santri Ramah Lingkungan: Etnografi Pembentukan Kesadaran
Ekologis melalui Disiplin Spiritual di Pesantren Hidayatul Mubtadiin

Moh. Mahfud
Pendidikan Agama Islam, Tarbiyah, IAl Al-Khairat, Pamekasan, Indonesia

*email; afudbahry@gmail.com

Received: 15/01/2025 Accepted: 15/02/2025 Publications: 20/03/2025

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To
view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses pembentukan habitus santri ramah lingkungan melalui disiplin
spiritual di Pesantren Hidayatul Mubtadiin Pamekasan. Menggunakan pendekatan kualitatif etnografi dengan
teknik observasi partisipan, wawancara mendalam, dan studi dokumen, penelitian ini mengungkap bahwa
kesadaran ekologis dibangun melalui integrasi organik antara praktik sufistik (riyadhah) dan tindakan keseharian.
Temuan menunjukkan bahwa ritual seperti shalat berjamaah, dzikir, puasa, dan tirakat berfungsi sebagai wahana
internalisasi nilai, yang mengkonstruksi alam sebagai manifestasi ayat Tuhan yang wajib dijaga. Nilai-nilai ini
kemudian terinkorporasi melalui pengulangan tindakan tubuh, memunculkan habitus praktis yang otomatis dalam
pengelolaan sampah, konservasi air, dan pertanian organik. Kesadaran ekologis tidak diajarkan secara terpisah,
tetapi terjalin dalam jaringan makna yang menghubungkan fikih lingkungan (seperti larangan israf), akhlak
tasawuf (penyucian hati), dan narasi tauhid tentang kesatuan ciptaan. Penelitian ini menyimpulkan dengan
mengusulkan model “Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan”, sebuah sintesis pendidikan yang menekankan transformasi
spiritual sebagai fondasi bagi perilaku berkelanjutan. Model ini menawarkan perspektif alternatif dari tradisi
pesantren, di mana kesadaran ekologis yang resilien dibentuk melalui pendekatan holistik yang memadukan
dimensi spiritual, tubuh, dan komunitas, serta berkontribusi pada diskursus pendidikan lingkungan dan antropologi
agama.

Kata Kunci: Habitus Ekologis, Pendidikan Sufistik, Etnografi Pesantren.

Abstract

This study aims to analyze the process of forming environmentally friendly santri (Islamic boarding school
students) habits through spiritual discipline at Pesantren Hidayatul Mubtadiin in Pamekasan. Using a qualitative
ethnographic approach with participant observation, in-depth interviews, and document study techniques, this
research reveals that ecological awareness is built through the organic integration of Sufi practices (riyadhah)
and daily actions. The findings indicate that rituals such as congregational prayer, dhikr (remembrance of God),
fasting, and ascetic practices (tirakat) function as vehicles for value internalization, constructing nature as a
manifestation of God's signs that must be preserved. These values are then incorporated through the repetition of
bodily actions, giving rise to automatic practical habits in waste management, water conservation, and organic
farming. Ecological awareness is not taught separately but is woven into a web of meaning connecting
environmental jurisprudence (such as the prohibition of israf/wastefulness), Sufi ethics (heart purification), and
narratives of tawhid (divine unity) regarding the oneness of creation. This study concludes by proposing the
"Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan" (Spiritual-Environmental Education) model, a synthesis of education that
emphasizes spiritual transformation as the foundation for sustainable behavior. This model offers an alternative
perspective from the pesantren tradition, where resilient ecological consciousness is formed through a holistic
approach integrating spiritual, bodily, and communal dimensions, contributing to the discourse on environmental
education and the anthropology of religion.

Keywords: Ecological Habitus, Sufi Education, Pesantren Ethnography.

Pendahuluan
Dunia global saat ini menghadapi krisis ekologis multidimensi yang ditandai oleh

perubahan iklim, deforestasi, dan krisis air bersih. Paradigma antroposentris-modernis yang

JSPAI


mailto:afudbahry@gmail.com

memisahkan manusia dari alam sering dinilai sebagai akar masalah ini, karena mendorong
eksploitasi tanpa batas (Kopnina & Cherniak, 2015). Dalam konteks ini, agama dipandang
sebagai salah satu sumber potensial untuk membangun etika lingkungan alternatif yang
menekankan relasi kesalingan dan tanggung jawab. Islam, khususnya melalui tradisi
sufistiknya, menawarkan perspektif teosentris-ekosentris yang memandang alam sebagai jejak
(ayat) dan manifestasi keagungan Tuhan, sehingga wajib dijaga (Foltz dkk., 2003). Pesantren,
sebagai institusi pendidikan Islam tradisional di Indonesia, menjadi locus menarik untuk
menelusuri bagaimana nilai-nilai transendental ini diterjemahkan menjadi praktik dan
kesadaran sehari-hari.

Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga
sebagai ekosistem sosial-kultural yang memiliki potensi besar membentuk habitus para
santrinya. Dalam beberapa dekade terakhir, muncul gerakan pesantren ekologis atau eco-
pesantren yang secara aktif mengintegrasikan wacana lingkungan ke dalam kurikulum dan
aktivitasnya (Makrufah & Abror, 2026). Namun, integrasi yang bersifat instrumental dan teknis
sering kali mengabaikan dimensi spiritual-transformatif yang justru menjadi jantung
pendidikan pesantren. Penelitian ini mendesak untuk mengungkap bagaimana pendekatan yang
berbasis pada disiplin spiritual (riyadhah) dan etika sufi (akhlak) dapat membentuk kesadaran
ekologis yang lebih mendalam dan berkelanjutan dibandingkan pendekatan sekuler-semata
(Ma’rufah, 2025). Habitus ramah lingkungan yang lahir dari proses ini diyakini lebih resisten
terhadap gaya hidup konsumtif modern.

Sejumlah kajian telah mengulas gerakan lingkungan di pesantren. Misalnya, penelitian
mengkategorikan model pendidikan lingkungan hidup di pesantren menjadi kurikuler,
kokurikuler, dan budaya lingkungan. Sementara itu, (Alam dkk., 2024; Sa’edi dkk., 2025)
menganalisis implementasi figh al-bi’ah (fikih lingkungan) dalam kurikulum pesantren
modern. Kedua penelitian ini berfokus pada aspek kurikulum formal dan kebijakan
institusional, sehingga kurang menyentuh dimensi praktik sehari-hari dan internalisasi nilai
yang terjadi di ruang-ruang informal. Pendekatan mereka cenderung sosiologis-normatif dan
belum menyelami proses pembentukan subjektivitas dan habitus melalui lensa antropologi yang
mendalam, yang menjadi celah untuk dikaji lebih lanjut.

Pada ranah teoretis, hubungan antara sufisme dan ekologi telah banyak dibahas. (Foltz
dkk., 2003) mengelaborasi berbagai konsep kunci dalam Islam seperti tawhid (kesatuan),
khalifah (stewardship), dan ayat (tanda alam) sebagai fondasi etika lingkungan. Kajian lain oleh
(Dweirj, 2023; Mansir, 2024) mengumpulkan praktik kearifan ekologis pesantren berbasis
tasawuf. Namun, kajian-kajian tersebut lebih bersifat filosofis-normatif atau inventarisasi
praktik, dan belum menangkap secara etnografis proses dialektis yang kompleks bagaimana
ajaran abstrak sufistik itu dihayati, ditafsir ulang, dan dipraktikkan dalam kehidupan keseharian
komunitas pesantren tertentu untuk membentuk sebuah habitus kolektif yang spesifik.

Untuk menjawab celah tersebut, penelitian ini memposisikan diri pada state of the art
dengan menyandingkan teori habitus (Bourdieu, 1977) dengan konsep ekospiritualitas.
Habitus, sebagai skema persepsi, penilaian, dan tindakan yang terstruktur dan sekaligus
membentuk praktik, menjadi lensa tajam untuk menganalisis bagaimana disiplin spiritual
(seperti shalat, dzikir, puasa, tirakat) yang terinternalisasi membentuk cara santri memandang,
merasakan, dan bertindak terhadap lingkungannya. Pendekatan etnografi akan menjembatani
tingkat makro (ajaran sufistik) dan mikro (praktik sehari-hari), sehingga kebaruan penelitian ini

65



terletak pada analisis proses inkorporasi nilai ekologis melalui tubuh, emosi, dan rutinitas
spiritual di pesantren, sesuatu yang belum banyak disentuh penelitian sebelumnya (Taylor,
2009).

Berdasarkan latar belakang dan identifikasi celah pengetahuan di atas, tujuan penelitian
ini adalah untuk: (1) Menggambarkan secara etnografis berbagai bentuk disiplin spiritual
(riyadhah) yang dipraktikkan di Pesantren Hidayatul Mubtadiin dan kaitannya dengan nilai-
nilai kelestarian lingkungan; (2) Menganalisis proses pembentukan habitus ramah lingkungan
pada santri melalui mekanisme internalisasi, imitasi, dan pengulangan disiplin spiritual
tersebut; serta (3) Menginterpretasikan makna kesadaran ekologis yang dibangun melalui
kerangka pandang sufistik yang hidup di pesantren tersebut.

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi signifikan, baik secara akademik
maupun praktis. Secara akademik, penelitian ini akan memperkaya khazanah antropologi
pendidikan Islam dan studi agama-lingkungan (religion and ecology) dengan menawarkan
perspektif etnografi yang mendalam tentang konstruksi habitus ekologis-spiritual. Temuan
penelitian dapat menjadi bahan diskusi teoretis mengenai hubungan antara tubuh, spiritualitas,
dan kesadaran ekologis. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi pengasuh
pesantren, praktisi pendidikan, dan penggiat lingkungan untuk merancang model pendidikan
lingkungan yang tidak hanya kognitif-instrumental, tetapi juga transformatif-spiritual, dengan
menjadikan kekayaan tradisi pesantren sebagai basis pemberdayaan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian etnografi.
Etnografi dipilih karena sesuai dengan tujuan untuk memahami dan mendeskripsikan secara
mendalam proses pembentukan habitus ramah lingkungan dalam konteks sosial-budaya dan
spiritual yang khas di Pesantren Hidayatul Mubtadiin. Metode ini memungkinkan peneliti untuk
mengungkap makna, nilai, dan praktik dari perspektif subjek penelitian (sanitri, kyai, dan
pengasuh pesantren) melalui keterlibatan intensif di lapangan (Hammersley, 2019). Fokus
etnografi ini adalah pada proses inkorporasi nilai melalui disiplin spiritual dan praktik
keseharian, sehingga memerlukan observasi partisipan yang mendalam dan berkelanjutan
(Hammersley & Atkinson, 2019).

Lokasi penelitian adalah Pesantren Hidayatul Mubtadiin di Kabupaten Pamekasan,
Madura, yang dipilih secara purposif karena dikenal memiliki komitmen kuat dalam
mengintegrasikan nilai-nilai sufistik dengan kegiatan konservasi lingkungan. Data
dikumpulkan melalui tiga teknik utama: observasi partisipan, wawancara mendalam, dan studi
dokumen. Peneliti akan tinggal di lingkungan pesantren untuk mengamati secara langsung
aktivitas ritual (seperti dzikir dan shalat berjamaah), praktik disiplin spiritual (tirakat, puasa),
serta interaksi santri dengan alam dalam kesehariannya. Observasi difokuskan pada momen-
momen pembelajaran formal dan informal, rutinitas, serta pengelolaan sumber daya seperti air,
sampabh, dan lahan pertanian (Emerson dkk., 2011).

Data yang terkumpul dianalisis secara interaktif dan berkelanjutan menggunakan analisis
kualitatif model (Miles dkk., 2013), yang meliputi kondensasi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan/verifikasi. Analisis diawali dengan pencatatan fieldnote yang mendetail
dan transkripsi wawancara, kemudian dikoding secara tematik berdasarkan konsep habitus,
disiplin spiritual, dan kesadaran ekologis. Untuk menjaga keabsahan data, dilakukan triangulasi

66



sumber (membandingkan data dari santri, ustadz, dan kyai) dan metode (menggabungkan hasil
observasi, wawancara, dan analisis dokumen). Penelitian ini juga memperhatikan etika
penelitian dengan menyatakan posisionalitas peneliti, meminta informed consent, dan menjaga
kerahasiaan identitas informan (Creswell & Poth, 2017).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian

Berdasarkan observasi partisipan mendalam, penelitian ini menemukan bahwa pembentukan
kesadaran ekologis di Pesantren Hidayatul Mubtadiin berakar kuat pada praktik spiritual sehari-hari.
Ritual wajib seperti shalat berjamaah lima waktu dan dzikir pagi-petang tidak hanya berfungsi sebagai
ibadah mahdhah, tetapi juga secara konsisten dikaitkan dengan penghormatan terhadap sunnatullah
dalam alam. Kyai dan ustadz menghubungkan ketepatan waktu shalat dengan penghargaan pada siklus
kosmik, sedangkan dzikir diajarkan sebagai bentuk pengakuan atas kebesaran Tuhan yang termanifestasi
dalam ciptaan-Nya. Proses ini membangun fondasi pandangan dunia (worldview) teosentris-ekologis di
kalangan santri, di mana alam dipersepsikan sebagai kitab suci yang terbuka dan aktif “bertasbih”.
Dengan demikian, dimensi spiritual menjadi kerangka awal yang mengondisikan cara santri memandang
dan merasakan keberadaan lingkungan di sekitar mereka.

Internalisasi nilai tersebut termanifestasi dalam serangkaian habitus praktis yang bersifat otomatis
dan kolektif. Pengamatan menunjukkan pola perilaku ramah lingkungan yang telah menjadi kebiasaan
tubuh, seperti mematikan keran air segera setelah wudhu, memilah sampah organik dan anorganik di
pondok masing-masing, serta menghabiskan makanan tanpa sisa. Tindakan-tindakan ini tidak didasari
oleh instruksi tertulis yang ketat, melainkan muncul dari disposisi yang terbentuk melalui pengulangan,
pembiasaan, dan keteladanan dari santri senior serta pengasuh. Habitus ini diperkuat oleh sistem
pengawasan sebaya dan rasa malu sosial jika melanggarnya. Praktik seperti kerja bakti membersihkan
saluran air setiap Jumat pagi juga mengkristal sebagai rutinitas komunitas, menyatukan kerja fisik
dengan semangat gotong royong yang bernilai ibadah.

Analisis lebih lanjut mengungkap bahwa tindakan-tindakan praktis tersebut mendapatkan
legitimasi dan kedalaman maknanya melalui jaringan interpretasi yang kompleks. Jaringan ini menjalin
tiga ranah pengetahuan: fikih, tasawuf, dan kearifan lokal. Misalnya, kebiasaan menghemat air (habitus)
dipahami sebagai implementasi larangan israf dalam fikih, sekaligus sebagai latihan melawan sifat
tamak (hirs) dalam tasawuf, dan dihubungkan dengan cerita lokal tentang kearifan leluhur dalam
menjaga mata air. Kajian kitab kuning seperti Thya’ Ulumuddin digunakan untuk menghubungkan
konsep tafakkur (perenungan) dengan keharusan merenungi ciptaan Allah. Dengan demikian, setiap
tindakan sederhana tidak berdiri sendiri, tetapi tertanam dalam jaringan makna yang kaya, yang
memberikan justifikasi religio-kultural sekaligus memperkuat motivasi intrinsik para santri.

Proses pendidikan lingkungan di pesantren ini juga sangat mengandalkan keteladanan langsung
(uswah hasanah) dari figur kyai dan ustadz. Kepemimpinan spiritual-ekologis kyai tidak hanya
diwujudkan dalam ceramah, tetapi terutama dalam praktik hidupnya yang sederhana, kedekatannya
dengan aktivitas pertanian organik di lahan pesantren, dan keputusannya untuk menggunakan sumber
daya seperlunya. Santri melihat dan meniru bagaimana nilai-nilai yang diajarkan secara lisan
diwujudkan dalam keseharian figur otoritas mereka. Mekanisme pembelajaran melalui observasi dan
imitasi ini sangat efektif dalam konteks budaya pesantren yang patriarkal dan menghormati guru.
Keteladanan ini menjadi living curriculum yang mempercepat internalisasi nilai dan pembentukan
habitus, karena memberikan contoh kongkrit yang dapat diikuti.

Sintesis dari seluruh temuan di atas menghasilkan sebuah model dinamik yang disebut Model
Sirkuler Tarbiyah Ekologis-Spiritual. Model ini menggambarkan tiga komponen yang saling
memperkuat secara dialektis: (1) Penguatan paradigma melalui disiplin spiritual, (2) Pembentukan

67



habitus melalui praktik rutin dan keteladanan, dan (3) Pendalaman makna melalui jaringan interpretasi
keagamaan. Ketiganya bukan tahapan linier, tetapi proses sirkular yang berputar dalam ruang komunitas
pesantren yang solid. Praktik membentuk paradigma, paradigma memperkaya makna, dan pemaknaan
yang dalam kembali mendorong praktik yang lebih otentik. Model ini menunjukkan bahwa efektivitas
pendidikan lingkungan di pesantren justru terletak pada integrasinya yang tak terpisahkan dengan
seluruh sistem nilai dan praktik keagamaan yang sudah mapan, bukan sebagai program yang terpisah.

Tabel 1. Habitus Santri Ramah Lingkungan

Temuan Utama

Manifestasi / Bentuk

Mekanisme Pembentukan

Jaringan Makna yang

wali dan kyai setempat

air dan pohon

/ Kategori Kegiatan Habitus Dihubungkan (Interpretasi)
Internalisasi Shalat berjamaah tepat Pengulangan ritual Alam dipahami sebagai tanda
Nilai waktu; Dzikir pagi dan harian; Pembingkaian kebesaran Tuhan; Keteraturan
(Paradigma petang secara kolektif; naratif oleh Kyai dan alam sebagai cerminan hukum
Teosen?ris dan Tausyiah yang Ustadz; Pengkondisian  ||Tuhan; Merusak lingkungan
Ekologis) mengaitkan ibadah persepsi terhadap hukum |/dimaknai sebagai

g dengan alam ketetapan Tuhan mengabaikan tanda Tuhan
Svir:jghhue?aar;[ar:;:;is.aat Pengulangan tindakan Pemborosan dipahami sebagai
Habitus Praktis Pemi ’ fisik sehari-hari; perbuatan tercela; Kebersihan
. emilahan sampah : . g .
Otomatis . - Keteladanan dan dipahami sebagai bagian dari
. organik dan anorganik; o Aliman-
(Pembiasaan . pengawasan antar santri; |liman; Kesederhanaan
Menghabiskan makanan e . i .
Tubuh) . . . Rutinitas yang terlembagal|dipahami sebagai bentuk rasa
tanpa sisa; Kerja bakti L
! X melalui jadwal pesantren ||syukur
setiap hari Jumat
Tafakkur alam dipahami

_ Kajian kitab Ihya Dialog dan tqpya} jawab ||sebagai jalan menuju _

Jaringan . dalam pengajian; pengenalan kepada Tuhan;
. Ulumuddin pada bab ; . ) -
Interpretasi , Penyampaian narasi dan ||Konsep khalifah sebagai
tafakkur; Ceramah . . -
(Penghubung L . ||metafora dalam ceramabh; |tanggung jawab manusia;
. tentang fikih lingkungan; . )
Tindakan dan Kisah kearifan lokal para Pemberian makna pada ||Konsep kawasan lindung
Makna) P objek fisik seperti mata ||dalam sejarah Islam; Wali

dipahami sebagai pelestari
Lingkungan

Keteladanan
Figur Otoritas
(Uswah
Hasanah)

Kyai terlibat langsung
dalam pertanian organik;
Gaya hidup sederhana
Kyai dan keluarga;
Kebijakan pesantren yang
ramah lingkungan seperti
larangan plastik sekali
pakai

Pengamatan dan peniruan
oleh santri; Penguatan
nilai melalui tindakan
nyata pemimpin;
Kebijakan pesantren yang
menciptakan lingkungan
pendukung perilaku
positif

Kepemimpinan dipahami
sebagai amanah; Keselarasan
antara ucapan dan perbuatan;
Keputusan diambil demi
kemaslahatan bersama

Model Sirkuler
Integratif
(Temuan
Sintesis)

Pendidikan lingkungan
berlangsung sebagai
siklus yang saling
menguatkan antara
paradigma, habitus, dan
jaringan makna dalam
komunitas praktik
pesantren

Internalisasi nilai
membentuk tindakan;
Tindakan diberi
legitimasi dan
pendalaman makna;
Makna yang mengakar
memperkuat internalisasi
nilai baru

Proses berlangsung secara
dialektis dan tidak linier;
Keberhasilan ditentukan oleh
integrasi sistemik, bukan
program sesaat; Pesantren
berfungsi sebagai ekosistem
pendidikan yang
menumbuhkan kesadaran dari
dalam

68




Berdasarkan data etnografis, penelitian ini mengungkap lima temuan inti yang saling berkait.
Pertama, internalisasi nilai melalui ritual harian membangun paradigma teosentris-ekologis, di mana
alam dipandang sebagai ayat Tuhan. Kedua, paradigma ini mengkristal menjadi habitus praktis
otomatis seperti penghematan air dan pengelolaan sampah. Ketiga, setiap tindakan memperoleh
kedalaman melalui jaringan interpretasi yang menghubungkan figh, tasawuf, dan kearifan lokal.
Keempat, seluruh proses diperkuat oleh keteladanan langsung figur kyai. Kelima, interaksi dinamis
ketiga unsur tersebut melahirkan Model Sirkuler Integratif, di mana paradigma, habitus, dan makna
saling memperkuat secara dialektis dalam komunitas pesantren yang solid.

Pembahasan
Riyadhah Ruhiyah sebagai Fondasi Persepsi terhadap Alam

Disiplin spiritual (riyadhah ruhiyah) yang terstruktur di Pesantren Hidayatul Mubtadiin
berfungsi sebagai wahana dasar untuk membentuk cara pandang santri terhadap alam semesta.
Ritual wajib seperti shalat berjamaah lima waktu dan dzikir pagi-petang secara kolektif
menciptakan ritme hidup yang selaras dengan siklus alam. Kyai menekankan bahwa ketepatan
waktu shalat adalah cerminan penghormatan pada ketetapan (sunnatullah) yang juga mengatur
matahari, bulan, dan musim. Melalui tausyiah yang berulang, alam raya (kauniyah) terus-
menerus dikonstruksikan sebagai kitab kedua Allah yang terbuka, di mana setiap elemennya
adalah ayat yang membimbing pada pengenalan (ma'rifah) kepada-Nya. Narasi ini membangun
kerangka teologis bahwa merusak lingkungan berarti mengabaikan dan menyia-nyiakan tanda-
tanda kebesaran Tuhan (Mohamed, 2025; Yusuf & Marjuni, 2022).

Internalisasi nilai ini diperkuat melalui praktik tirakat spesifik yang terkait langsung
dengan sumber daya alam, terutama air. Santri yang melanggar aturan pesantren sering diberi
tugas untuk merawat sumber air (sendang) atau menyirami tanaman di pondok selama periode
tertentu. Kyai menyebut ini sebagai thaharah lahir dan batin: membersihkan kesalahan dengan
kerja fisik yang memuliakan air dan tanah. Dalam prosesnya, air tidak lagi dipersepsikan
sekadar komoditas, melainkan manifestasi rahmat dan kesucian yang harus dijaga. Penekanan
pada kesucian (thaharah) dalam ibadah kemudian terhubung secara simbolis dengan kebersihan
dan kelestarian lingkungan hidup, menciptakan hubungan semantik yang kuat dalam benak
santri antara kemuliaan spiritual dan integritas ekologis (Gade, 2019; Romdloni & Nugraha,
2024).

Observasi menunjukkan bahwa pembacaan kitab kuning klasik seperti Ihya'
Ulumuddin karya Al-Ghazali menjadi medium krusial. Dalam pembahasan bab Tafakkur,
ustadz secara eksplisit mengarahkan santri untuk merenungkan ciptaan Allah, mulai dari tetesan
air hingga pertumbuhan padi, sebagai jalan mendekatkan diri. Proses tafakkur ini mengasah
kepekaan observasi dan rasa takjub (haybah) santri terhadap kompleksitas dan keindahan
ekosistem di sekitar mereka. Habitus melihat alam pun terbentuk bukan sebagai objek mati,
tetapi sebagai subjek yang berbicara tentang kemahakuasaan. Pendekatan ini mengonfirmasi
tesis bahwa kesadaran ekologis yang lahir dari kontemplasi spiritual cenderung lebih organik
dan berakar dibandingkan yang bersifat instruksional semata (Pahlawati dkk., 2025).

Lebih lanjut, puasa sunnah (Senin-Kamis) dan diet makanan diajarkan tidak hanya
sebagai pengendalian hawa nafsu, tetapi juga sebagai bentuk penghematan sumber daya dan
empati. Santri diajari untuk menghargai setiap butir nasi karena proses panjang yang melibatkan
tanah, air, dan matahari. Sisa makanan yang terbuang dianggap sebagai pengingkaran terhadap

69



nikmat dan mengotori diri dan lingkunga. Praktik ini secara halus membentuk etika konsumsi
yang sederhana dan penuh rasa syukur, yang merupakan antitesis dari budaya konsumerisme
yang eksploitatif. Pola makan menjadi bagian dari riyadhah yang mendisiplinkan tubuh dan
mengatur relasi santri dengan sumber daya pangan, sebuah bentuk asketisme ekologis (Islamic
eco-asceticism) yang nyata (Quddus, 2012; Tucker, 2011).

Secara keseluruhan, seluruh rangkaian riyadhah ini menciptakan apa yang dapat disebut
sebagai ekosistem spiritual. Dalam ekosistem ini, tubuh, pikiran, dan lingkungan disatukan
dalam sebuah rangkaian ibadah yang saling terhubung. Kesadaran akan kehadiran Tuhan
(ihsan) yang terus diasah melalui dzikir dan muhasabah, berimbas pada kesadaran akan dampak
setiap tindakan kecil terhadap ciptaan-Nya. Habitus ini bukan hasil instruksi verbal belaka,
melainkan hasil dari inkorporasi nilai melalui pengulangan ritual yang melibatkan seluruh
indera dan emosi, sehingga membentuk disposisi yang otomatis untuk memperlakukan alam
dengan penuh hormat dan rasa tanggung jawab.

Temuan ini menjawab tujuan penelitian pertama dengan menunjukkan bahwa disiplin
spiritual di pesantren memang dirancang dan dipraktikkan sebagai fondasi epistemologis untuk
memandang alam. Prosesnya berlangsung melalui pembingkaian teologis yang konstan,
penguatan simbolik, dan penciptaan hubungan emosional melalui kontemplasi dan
pengendalian diri. Dengan demikian, alam tidak berada di luar diri (eksternal), tetapi telah
menjadi bagian dari proses pengalaman dan pendakian spiritual santri itu sendiri.

Habitus Praktis: Dari Disiplin Spiritual ke Tindakan Ekologis Otomatis

Internalisasi nilai melalui riyadhah termanifestasi dalam serangkaian habitus praktis yang
tampak dalam tindakan sehari-hari santri yang seolah otomatis dan tanpa pikir panjang. Salah
satu contoh paling nyata adalah pengelolaan sampah dan air. Santri secara sistematis
memisahkan sampah organik (sisa makanan, dedaunan) untuk dijadikan kompos di kebun
pondok, dan sampah anorganik (plastik) untuk dikumpulkan dan didaur ulang oleh unit usaha
pesantren. Tindakan ini tidak didorong oleh peraturan tertulis yang ketat, melainkan oleh
pemahaman bahwa membuang sampah pada tempatnya adalah separuh dari iman sebuah
adaptasi dari hadis yang sering dikutip kyai. Kebersihan fisik (nadhafah) dipersepsikan sebagai
cerminan kebersihan hati (Qalbun salim).

Praktik ngono ya ngono (begitu ya begitu) dalam penggunaan air menjadi indikator lain.
Mandi dan wudhu dilakukan secukupnya, mengalirkan air seperlunya, karena pemborosan
(israf) dilarang secara teologis dan dianggap sebagai saudara kandung dari kesombongan. Kyai
memberikan tamsil bahwa setiap tetes air yang terbuang akan dimintai pertanggungjawaban di
akhirat. Narasi tanggungjawab eskatologis ini ampuh membentuk pengawasan diri (self-
surveillance) yang konstan (Bourdieu, 1977). Habitus berhemat air ini kemudian meluas
menjadi inisiatif kolektif seperti perawatan sumur resapan dan pembuatan bak penampung air
hujan, yang dipimpin oleh santri senior (Foltz dkk., 2003).

Di bidang pangan, pondok pesantren mengelola lahan pertanian organik (bustan) yang
menjadi laboratorium praktik ekologis. Santri secara bergiliran terlibat dalam proses bertani
tanpa pestisida kimia, dengan keyakinan bahwa tanah yang suci akan menghasilkan pangan
yang berkah dan menyehatkan tubuh untuk ibadah. Kegiatan membajak, menanam, dan
memanen dirangkaikan dengan doa-doa dan dzikir tertentu, sehingga kerja fisik di ladang
berubah statusnya dari sekadar produksi menjadi ibadah (amal shaleh) (Afandi & Sayyi, 2023).

70



IImu pertanian modern diintegrasikan dengan kearifan lokal dan doa-doa dari kitab Al-Mughni.
Model pertanian ini menghasilkan sikap hormat terhadap siklus hidup tanah dan makhluk di
dalamnya, serta kemandirian pangan pesantren.

Habitus kolektif ini juga terlihat dalam arsitektur dan tata ruang pondok yang sederhana
dan memanfaatkan ventilasi alami, mengurangi ketergantungan pada listrik. Santri terbiasa
hidup dengan penerangan seperlunya dan lebih banyak menghabiskan waktu di serambi atau di
bawah pohon untuk mengaji (Sahrowi dkk., 2025). Pola hidup sederhana (zuhud) yang
merupakan nilai sufistik inti, dalam konteks ini, bertransformasi menjadi pola hidup rendah
karbon (low-carbon lifestyle). Pakaian yang sederhana dan hemat dalam penggunaan deterjen
juga menjadi kebiasaan. Keterbatasan materi justru menjadi ruang latihan untuk kreativitas dan
penghargaan terhadap sumber daya yang ada, yang sangat kontras dengan budaya konsumtif di
luar tembok pesantren.

Fenomena ini menunjukkan bahwa habitus ekologis santri adalah kristalisasi dari
internalisasi nilai sufistik yang telah menjadi skema tubuh (bodily hexis). Tindakan seperti
mematikan keran, memilah sampah, atau makan secukupnya telah menjadi respon otomatis
yang muncul dari disposisi yang terbentuk bertahun-tahun (Sayyi, Asmuki, dkk., 2025). Mereka
tidak lagi perlu berpikir panjang tentang teori ekologi; tubuh mereka telah tahu apa yang harus
dilakukan. Inilah kekuatan dari pembentukan habitus melalui disiplin panjang yang
memadukan regulasi tubuh dan pemaknaan spiritual.

Temuan ini menjawab tujuan penelitian kedua dengan menguraikan mekanisme
bagaimana disiplin spiritual yang terus-menerus (melalui ritual, kerja fisik, dan pola hidup)
mengkristal menjadi disposisi praktis yang otomatis. Proses inkorporasi ini terjadi melalui
pengulangan tindakan dalam konteks komunitas yang memiliki horizon makna yang sama,
sehingga tindakan ramah lingkungan menjadi bagian dari identitas dan kesalehan seorang
santri. Habitus ini bersifat kolektif dan saling diperkuat, menciptakan budaya lingkungan yang
kohesif di dalam pesantren.

Jaringan Makna: Menghubungkan Fikih, Akhlak Tasawuf, dan Etika Lingkungan

Kesadaran ekologis yang dibangun di pesantren ini tidak berdiri sendiri, melainkan
terjalin dalam jaringan makna yang kompleks, menghubungkan tiga level pengetahuan: fikih
(hukum), akhlak tasawuf (etika batin), dan etika lingkungan kontemporer. Pada level fikih,
konsep-konsep seperti ihya al-mawat (menghidupkan tanah mati), ~zima (kawasan lindung), dan
larangan israf (berlebih-lebihan) menjadi dasar hukum bagi aktivitas penghijauan, konservasi
mata air, dan hidup sederhana. Kajian kitab Mughnil Muhtaj dan Fathul Qarib selalu dikaitkan
dengan kasus-kasus aktual, seperti status hukum mencemari sungai atau menyakiti hewan tanpa
perlu (Sayyi & Fithriyah, 2025). Fikih tidak diajarkan sebagai aturan kaku, tetapi sebagai
panduan untuk menjaga kemaslahatan (maslahah) umat dan alam (Gade, 2019).

Pada level yang lebih dalam, nilai-nilai fikih tersebut dihubungkan dengan akhlak tasawuf
yang menjadi inti pendidikan di pesantren ini. Misalnya, larangan israf (pemborosan) tidak
hanya dipahami sebagai pelanggaran hukum, tetapi terutama sebagai gejala penyakit hati seperti
ketamakan (hirs) dan kecintaan berlebihan pada dunia (hubb al-dunya). Membersihkan sampah
di sungai, dalam kerangka ini, adalah bagian dari penyucian hati dari sifat-sifat tercela tersebut.
Etika lingkungan dengan demikian diangkat ke tingkat penyembuhan spiritual (tazkiyatun
nafs). Kesalehan ekologis dilihat sebagai buah dari kesalehan spiritual, di mana kebersihan luar

71



mencerminkan kebersihan dalam (al-Ghazali, 2021).

Jaringan makna ini diperkuat melalui metafora dan kisah-kisah (hikayat) tentang wali
lokal, seperti cerita tentang Sunan Bonang yang berdakwah dengan menjaga kebersihan pasar
atau kisah-kisah kyai setempat yang mampu berkomunikasi dengan mata air (Sayyi dkk., 2023).
Narasi-narasi ini memberikan model peran (role model) yang kongkret dan dekat secara
kultural, sehingga etika lingkungan tidak terasa sebagai impor Barat, melainkan sebagai
kelanjutan dari tradisi luhur para leluhur spiritual mereka. Karya-karya lokal seperti Sya'ir
Perahu dan Sya'ir Dagang juga ditafsirkan ulang dengan makna ekologis, menghubungkan
perjalanan spiritual dengan pelestarian perahu alam semesta (Irawan & Nasution, 2020).

Puncak dari jaringan makna ini adalah konsep tauhid (keesaan Tuhan). Dalam pengajian,
kyai menjelaskan bahwa segala sesuatu di alam semesta saling terhubung karena berasal dari
Sumber Yang Satu. Merusak satu bagian dari ciptaan berarti mengganggu harmoni keseluruhan
dan mencerminkan pemahaman tauhid yang cacat. Dengan demikian, kesadaran ekologis
mencapai puncaknya sebagai konsekuensi logis dari keimanan. Berbeda dengan pendekatan
antroposentris yang melihat alam sebagai alat, pendekatan teosentris-sufistik di pesantren ini
menempatkan manusia sebagai bagian yang tak terpisahkan dari jaringan ciptaan yang
semuanya bertasbih kepada Allah. Pandangan ini menumbuhkan sikap rendah hati (tawadhu')
dan tanggung jawab (amanah) yang mendalam (Sayyi, Mashuri, dkk., 2025).

Jaringan makna yang demikian rapat ini membuat kesadaran ekologis santri menjadi
sangat resilien. la tidak mudah tergantikan oleh nilai-nilai materialistis karena telah terintegrasi
dengan keyakinan teologis yang paling mendasar dan praktik ibadah sehari-hari. Hal ini
menjelaskan mengapa program lingkungan berbasis agama seringkali lebih berkelanjutan
dibanding program yang hanya menawarkan manfaat ekonomi atau sekadar kesadaran ilmiah.
Kesadaran ini bersifat holistik, menyentuh aspek kognitif, afektif, konatif, dan spiritual
sekaligus.

Temuan ini memperkaya pembahasan dengan menunjukkan bahwa kebaruan model di
pesantren ini terletak pada kemampuannya menyulam benang-benang pengetahuan yang
berbeda (fikih, tasawuf, kearifan lokal, isu kontemporer) menjadi sebuah kain makna yang utuh
dan kuat. Proses pendidikan lingkungan tidak terjadi dalam ruang vakum, tetapi dalam
ekosistem makna yang sudah hidup dan diyakini. Inilah yang disebut sebagai kontekstualisasi
mendalam, di mana isu global direspon dengan sumber daya tradisi lokal yang telah tersedia.

Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan: Sintesis untuk Pendidikan Berkelanjutan
Berdasarkan temuan di atas, penelitian ini mengusulkan sebuah model konseptual yang
disebut Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan. Model ini menggambarkan proses sirkular dan
multi-level dalam membentuk kesadaran ekologis yang transformatif. Level pertama
adalah Internalisasi Nilai melalui riyadhah ruhiyah yang intensif dan berkelanjutan, yang
membentuk paradigma teosentris-ekologis. Level kedua adalah Inkorporasi Praktis, di mana
nilai yang terinternalisasi itu diwujudkan dalam tindakan-tindakan fisik sehari-hari melalui
pengulangan dan bimbingan, membentuk habitus tubuh yang otomatis ramah lingkungan. Level
ketiga adalah Integrasi Jaringan Makna, di mana tindakan-tindakan tersebut diberi legitimasi
dan kedalaman melalui koneksi dengan fikih, akhlak tasawuf, kearifan lokal, dan narasi tauhid.
Model ini bersifat sirkular karena ketiga level saling memperkuat. Habitus praktis yang
terbentuk memperdalam internalisasi nilai, sementara jaringan makna memberikan kerangka

72



interpretasi yang memperkuat makna dari setiap tindakan. Misalnya, tindakan sederhana
mematikan keran air (habitus praktis) akan diingat sebagai implementasi larangan israf
(jaringan makna: fikih) (Sayyi & Rofiqi, 2024), sekaligus sebagai latihan melawan ketamakan
(jaringan makna: tasawuf), yang pada akhirnya menguatkan keyakinan tentang pentingnya
menjaga ciptaan Allah (internalisasi nilai). Proses ini bukan linier, tetapi dialektis dan saling
menguatkan dalam komunitas praktik (Wenger, 1999) yang solid di pesantren.

Keunikan model ini dibandingkan dengan model pendidikan lingkungan konvensional
terletak pada titik masuknya. Jika model konvensional sering masuk melalui kognisi
(pengetahuan ilmiah) atau afeksi (kepedulian), model ini masuk melalui dimensi spiritual dan
tubuh terlebih dahulu (Sayyi & Fithriyah, 2025). Transformasi dimulai dari pengalaman ritual
dan disiplin fisik, kemudian baru diikuti oleh pemaknaan kognitif. Pendekatan dari tubuh ke
kesadaran ini sering kali lebih efektif untuk menciptakan perubahan perilaku yang langgeng
karena melibatkan seluruh dimensi manusia dan memanfaatkan mekanisme pembentukan
habitus yang kuat dalam komunitas tertutup.

Model ini juga menawarkan kritik terhadap pendekatan instrumental dalam pendidikan
lingkungan yang hanya menekankan perubahan perilaku tanpa transformasi worldview (Sayyi
dkk., 2022). Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan menekankan bahwa kesadaran ekologis yang sejati
harus berakar pada reorientasi spiritual tentang relasi manusia-alam-Tuhan. Tanpa fondasi ini,
upaya pelestarian lingkungan bisa rapuh ketika dihadapkan pada godaan kepentingan ekonomi
jangka pendek. Model ini berargumen bahwa keberlanjutan ekologis memerlukan
keberlanjutan spiritual, di mana manusia menemukan tempatnya yang tepat dalam kosmos,
bukan sebagai penguasa, melainkan sebagai khalifah yang melayani dan pemelihara (steward).

Implikasi dari model ini sangat relevan untuk konteks pendidikan yang lebih luas, tidak
terbatas pada pesantren. Model ini menginspirasi bahwa pendidikan karakter dan lingkungan
akan lebih efektif jika diintegrasikan dengan praktik-praktik yang melibatkan pengalaman
langsung, pengulangan ritualistik (meski sekuler), dan penciptaan komunitas yang saling
mendukung dengan narasi makna yang kuat. Untuk dunia pesantren, model ini memberikan
kerangka reflektif bagi para pengasuh untuk secara lebih sistematis merancang kurikulum
tersembunyi (hidden curriculum) yang memadukan dimensi spiritual dan ekologis dalam setiap
aspek kehidupan pesantren.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berhasil memetakan proses pembentukan

habitus, tetapi juga berhasil menyimpulkannya dalam sebuah model teoritis yang dapat
didialogkan dengan diskursus pendidikan lingkungan global. Model Tarbiyah Ruhiyah-
Lingkungan menawarkan perspektif alternatif dari tradisi Islam Nusantara, yang menekankan
kesatuan holistik antara penyucian diri, pembentukan komunitas, dan pemeliharaan alam.
Temuan ini sekaligus menjadi kontribusi nyata penelitian, baik bagi pengembangan teori

pendidikan Islam maupun bagi praktik pendidikan berkelanjutan di Indonesia.

73



Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan

Sintesis Pendidikan Spiritual dan Ekologis

o Internalisasi Nilai (Riyadhah Ruhiyah)

» Shalat Berjamaah & Dzikir Kolektif
« Tausyiah Tentang Alam

» Tirakat Memuliakan Sumber Daya

Integrasi Jaringan Makna )

e Fikih Lingkungan
o Akhlak Tasawuf
« Kisah Wali & Kearifan Lokal

‘ Habitus Praktis ‘
\ Ramabh Lingkungan )
 Hemat Air & Kelola Sampah

e Pertanian Organik
e Kesederhanaan Hidup

e Konsep Tauhid

Inkorporasi Legitimasi
Praktis Kesadaran Makna
Ekologis
Spiritual

Cinta Alam < Tanggung Jawab e« Syukur & Zuhud

Ekosistem Pesantren

Diagram 1. Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan

Diagram tersebut menggambarkan Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan sebagai proses sirkular
pembentukan kesadaran ekologis santri yang berakar pada disiplin spiritual. Internalisasi nilai melalui
riyadhah ruhiyah, seperti shalat berjamaah, dzikir kolektif, tausyiah, dan tirakat, membentuk paradigma
teosentris-ekologis dalam memandang alam. Nilai ini kemudian terinkorporasi menjadi habitus praktis
ramah lingkungan yang tampak dalam penghematan air, pengelolaan sampah, pertanian organik, dan
pola hidup sederhana. Seluruh praktik tersebut diberi legitimasi melalui integrasi jaringan makna yang
menghubungkan fikih lingkungan, akhlak tasawuf, kearifan lokal, dan konsep tauhid. Ketiga unsur ini
saling menguatkan dalam ekosistem pesantren hingga melahirkan kesadaran ekologis spiritual yang
berkelanjutan.

SIMPULAN

Penelitian etnografi ini menyimpulkan bahwa pembentukan habitus santri ramah
lingkungan di Pesantren Hidayatul Mubtadiin merupakan hasil dari proses internalisasi nilai
ekologis yang terintegrasi secara organik dengan disiplin spiritual (riyadhah). Ritual seperti
shalat, dzikir, puasa, dan tirakat berfungsi sebagai wahana fundamental yang membentuk
persepsi teosentris terhadap alam, di mana lingkungan dipandang sebagai manifestasi ayat-ayat
Tuhan yang harus dimuliakan. Nilai-nilai ini tidak hanya terserap secara kognitif, tetapi
terinkorporasi melalui pengulangan tindakan tubuh, membentuk disposisi atau skema praktis

74



yang otomatis. Tindakan seperti penghematan air, pengelolaan sampah, dan pertanian organik
muncul sebagai ekspresi alami dari kesalehan spiritual yang telah mendarah daging. Dengan
demikian, kesadaran ekologis di pesantren ini bukanlah program tambahan, melainkan
konsekuensi logis dari keseluruhan sistem pendidikan sufistik yang holistik.

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini mengkontribusikan model konseptual
Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan sebagai sintesis pendidikan berkelanjutan. Model ini
menawarkan perspektif transformatif di mana titik masuk perubahan perilaku dimulai dari
dimensi spiritual dan pengalaman tubuh, yang kemudian diperkuat oleh jaringan makna yang
menghubungkan fikih, akhlak tasawuf, dan kearifan lokal. Berbeda dengan pendekatan
instrumental-sekuler, model ini menekankan bahwa keberlanjutan ekologis memerlukan
fondasi spiritual yang mereposisi relasi manusia-alam dari yang antroposentris menjadi
teosentris. Implikasinya, model ini dapat menjadi rujukan bagi penguatan pendidikan karakter
lingkungan di berbagai lembaga, dengan menekankan pentingnya penciptaan komunitas praktik
yang kohesif dan sistem makna yang dalam, sehingga melahirkan kesadaran ekologis yang
resilien dan berakar kuat.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada seluruh pihak yang telah
mendukung penelitian ini, terutama Pengasuh, para Kyai, Ustadz, dan santri Pesantren
Hidayatul Mubtadiin Pamekasan atas kesediaan, kepercayaan, dan kehangatan yang diberikan
selama proses etnografi berlangsung. Terima kasih juga disampaikan kepada dosen
pembimbing, rekan sejawat, serta lembaga yang telah memberikan dukungan moral dan
akademik, sehingga penelitian ini dapat diselesaikan dengan baik.

DAFTAR PUSTAKA

Afandi, A., & Sayyi, A. (2023). Implementation of Merdeka Curriculum Based on Multicultural
in Figh Learning: (Case Study at Madrasah Aliyah Darul Ulum Il Middle Bujur
Batumarmar Pamekasan). Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 14(02),
200-215. https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v14i02.6994

al-Ghazali, 1. (2021). Thya’ "Ulumuddin 1 (Seri 1-4): Menghidupkan llmu-1Iimu Agama. Nuansa
Cendekia.

Alam, L., Alam, M., Samaalee, A., & Suyatno, S. (2024). Environmental sustainability in
Indonesian pesantren: Integrating pious principles and da’wah efforts. Jurnal limu
Dakwah, 44(2), 311-328. https://doi.org/10.21580/jid.v44.2.23607

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge University Press.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2017). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches. SAGE Publications.

Dweirj, L. (2023). The Qur’an: An Oral Transmitted Tradition Forming Muslims Habitus.
Religions, 14(12), 1531. https://doi.org/10.3390/rel14121531

Emerson, R. M., Fretz, R. ., & Shaw, L. L. (2011). Writing Ethnographic Fieldnotes, Second
Edition. University of Chicago Press.

Foltz, R. C., Denny, F. M., & Baharuddin, A. H. (2003). Islam and Ecology: A Bestowed Trust.
Center for the Study of World Religions, Harvard Divinity School.

Gade, A. M. (2019). Muslim Environmentalisms: Religious and Social Foundations. Columbia
University Press. https://doi.org/10.7312/gade19104

Hammersley, M. (with Atkinson, P.). (2019). Ethnography: Principles in practice (Fourth
edition.). Routledge.

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in Practice. Routledge.

75



Irawan, B., & Nasution, I. F. A. (2020). Dynamics of Sufism and Environment Studies in
Indonesian Islamic Higher Education Institutions. Millati: Journal of Islamic Studies
and Humanities, 5(2), 161-174. https://doi.org/10.18326/mlt.v5i2.%p

Kopnina, H., & Cherniak, B. (2015). Cultivating a VValue for Non-Human Interests through the
Convergence of Animal Welfare, Animal Rights, and Deep Ecology in Environmental
Education. Education Sciences, 5(4), 363-379. https://doi.org/10.3390/educsci5040363

Makrufah, N. I. A., & Abror, S. (2026). Eco-Pesantren Program Shaping Islamic Character and
Environmental Awareness: Program Eco-Pesantren dalam Pembentukan Karakter
Islami dan Kesadaran Lingkungan. Indonesian Journal of Innovation Studies, 27(1),
10.21070/ijins.v27i1.1889-10.21070/ijins.v27i1.1889.
https://doi.org/10.21070/ijins.v27i1.1889

Mansir, F. (2024). Islamic Education Methods Based on Islamic Boarding Schools in the New
Normal Era. EDUKASI: Jurnal Pendidikan Islam (e-Journal), 12(2), 142-158.
https://doi.org/10.54956/edukasi.v12i2.584

Ma’rufah, H. (2025). Faith-Based Environmentalism: Sahal Mahfudz and the Ecological
Transformation of Pesantren. Jurnal Sosiologi Reflektif, 19(2), 309-336.
https://doi.org/10.14421/tt7nkc43

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2013). Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook. SAGE Publications.

Mohamed, N. Y. (2025). Towards a Contemporary Islamic Environmental Ethics: The Nature
and Moral Status of Animals. https://doi.org/10.1163/24685542-20250009

Pahlawati, E. F., Amin, A., Munip, A., Muttagin, M., Wardono, B. H., & Rozak, A. (2025).
The Integration of Al-Ghazali’s Ta’dib Framework in Shaping the Contemporary
Pesantren Curriculum: Insights from Indonesia. Jurnal Ushuluddin, 33(2), 389-404.
https://doi.org/10.24014/jush.v33i2.38008

Quddus, A. (2012). Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan.
Ulumuna, 16(2), 311-346. https://doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181

Romdloni, M. A., & Nugraha, G. (2024). EDUKASI FIQIH AL BIAH DALAM
MEMBANGUN LINGKUNGAN YANG BERSIH DAN SEHAT DI LINGKUNGAN
PESANTREN. Community Development Journal : Jurnal Pengabdian Masyarakat,
5(6), 11268-11272. https://doi.org/10.31004/cdj.v5i6.37599

Sa’edi, M., Dannur, M., Sayyi, A., & Al-Islam, M. (2025). Integrating Ecological Awareness
Through Islamic Religious Education: A Case Study At An-Nidhamiyah Islamic
Boarding School, Pamekasan. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 18(2),
172-187. https://doi.org/10.37812/fikroh.v18i2.1804

Sahrowi, A., Harianto, S., & Sayyi, A. (2025). Implementasi Pembelajaran Berbasis
Humanistik dalam Meningkatkan Spiritualitas Santri di Pesantren Darul Ulum
Banyuanyar Pamekasan. Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 1(1), 14-24.
https://doi.org/10.32806/jspai.v1i1.912

Sayyi, A., Afandi, A., & Al-Manduriy, S. M. (2023). Tolerance Formation for Children in
Multi-religious Families at Pamekasan Avalokitesvara Temple Complex: Multicultural
Islamic Education Perspectives. Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman,
13(2), 164-176. https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4020

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, 1. (2025). Bridging Tradition and
Multiculturalism in Islamic Jurisprudence Education.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002

Sayyi, A., Fathriyah, I., Zainullah, Z., & Al-Manduriy, S. M. (2022). Multicultural Islamic
Education as Conflict Resolution for Multi-Ethnic and Religious Communities in
Polagan Galis Pamekasan. Akademika, 16(2). https://doi.org/10.30736/adk.v16i2.1194

Sayyi, A., & Fithriyah, I. (2025). TRANSFORMASI MODERASI BERAGAMA MELALUI

76



KEGIATAN KOLOMAN SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN ISLAM DI
KELURAHAN LAWANGAN DAYA PADEMAWU PAMEKASAN.
DEVELOPMENT: Journal of Community Engagement, 4(3), 320-334.
https://doi.org/10.46773/djce.v4i3.2519

Sayyi, A., Mashuri, S., Afandi, A., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). MODERATE ISLAMIC
EDUCATION CURRICULUM DESIGN: REALIZING TOLERANCE AMIDST
SOCIAL DIVERSITY IN THE ERA OF SOCIETY 5.0. Jurnal Konseling Pendidikan
Islam, 6(3), 261-277. https://doi.org/10.32806/jkpi.v6i3.1184

Sayyi, A., & Rofigi. (2024). Transformasi Pendidikan Islam: Moderasi Beragama Dalam
Tradisi  Pesantren Salaf Di Era Global. Akademika, 18(2), 56-70.
https://doi.org/10.30736/adk.v18i2.2328

Taylor, B. (2009). Dark Green Religion: Nature Spirituality and the Planetary Future.
University of California Press.

Tucker, M. E. (2011). Worldly Wonder: Religions Enter Their Ecological Phase. Open Court.

Wenger, E. (1999). Communities of Practice: Learning, Meaning, and Identity. Cambridge
University Press.

Yusuf, M., & Marjuni, K. N. (2022). Environmental Ethics from Perspective of the Quran and
Sunnah. Religia, 25(2), 246-263. https://doi.org/10.28918/religia.v25i2.847

77



