
JSPAI 64 

 

 

Habitus Santri Ramah Lingkungan: Etnografi Pembentukan Kesadaran 

Ekologis melalui Disiplin Spiritual di Pesantren Hidayatul Mubtadiin 

 

 Moh. Mahfud 

Pendidikan Agama Islam, Tarbiyah, IAI Al-Khairat, Pamekasan, Indonesia 

*email; afudbahry@gmail.com 

 
Received: 15/01/2025  Accepted: 15/02/2025  Publications: 20/03/2025 

 

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To 

view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

   
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses pembentukan habitus santri ramah lingkungan melalui disiplin 

spiritual di Pesantren Hidayatul Mubtadiin Pamekasan. Menggunakan pendekatan kualitatif etnografi dengan 

teknik observasi partisipan, wawancara mendalam, dan studi dokumen, penelitian ini mengungkap bahwa 

kesadaran ekologis dibangun melalui integrasi organik antara praktik sufistik (riyadhah) dan tindakan keseharian. 

Temuan menunjukkan bahwa ritual seperti shalat berjamaah, dzikir, puasa, dan tirakat berfungsi sebagai wahana 

internalisasi nilai, yang mengkonstruksi alam sebagai manifestasi ayat Tuhan yang wajib dijaga. Nilai-nilai ini 

kemudian terinkorporasi melalui pengulangan tindakan tubuh, memunculkan habitus praktis yang otomatis dalam 

pengelolaan sampah, konservasi air, dan pertanian organik. Kesadaran ekologis tidak diajarkan secara terpisah, 

tetapi terjalin dalam jaringan makna yang menghubungkan fikih lingkungan (seperti larangan israf), akhlak 

tasawuf (penyucian hati), dan narasi tauhid tentang kesatuan ciptaan. Penelitian ini menyimpulkan dengan 

mengusulkan model “Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan”, sebuah sintesis pendidikan yang menekankan transformasi 

spiritual sebagai fondasi bagi perilaku berkelanjutan. Model ini menawarkan perspektif alternatif dari tradisi 

pesantren, di mana kesadaran ekologis yang resilien dibentuk melalui pendekatan holistik yang memadukan 

dimensi spiritual, tubuh, dan komunitas, serta berkontribusi pada diskursus pendidikan lingkungan dan antropologi 

agama. 

Kata Kunci: Habitus Ekologis, Pendidikan Sufistik, Etnografi Pesantren. 

 

Abstract 
This study aims to analyze the process of forming environmentally friendly santri (Islamic boarding school 

students) habits through spiritual discipline at Pesantren Hidayatul Mubtadiin in Pamekasan. Using a qualitative 

ethnographic approach with participant observation, in-depth interviews, and document study techniques, this 

research reveals that ecological awareness is built through the organic integration of Sufi practices (riyadhah) 

and daily actions. The findings indicate that rituals such as congregational prayer, dhikr (remembrance of God), 

fasting, and ascetic practices (tirakat) function as vehicles for value internalization, constructing nature as a 

manifestation of God's signs that must be preserved. These values are then incorporated through the repetition of 

bodily actions, giving rise to automatic practical habits in waste management, water conservation, and organic 

farming. Ecological awareness is not taught separately but is woven into a web of meaning connecting 

environmental jurisprudence (such as the prohibition of israf/wastefulness), Sufi ethics (heart purification), and 

narratives of tawhid (divine unity) regarding the oneness of creation. This study concludes by proposing the 

"Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan" (Spiritual-Environmental Education) model, a synthesis of education that 

emphasizes spiritual transformation as the foundation for sustainable behavior. This model offers an alternative 

perspective from the pesantren tradition, where resilient ecological consciousness is formed through a holistic 

approach integrating spiritual, bodily, and communal dimensions, contributing to the discourse on environmental 

education and the anthropology of religion. 

Keywords: Ecological Habitus, Sufi Education, Pesantren Ethnography. 

 

 
Pendahuluan 

Dunia global saat ini menghadapi krisis ekologis multidimensi yang ditandai oleh 

perubahan iklim, deforestasi, dan krisis air bersih. Paradigma antroposentris-modernis yang 

JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 

ISSN 3123-5441 

Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai 

mailto:afudbahry@gmail.com


 

65  

memisahkan manusia dari alam sering dinilai sebagai akar masalah ini, karena mendorong 

eksploitasi tanpa batas (Kopnina & Cherniak, 2015). Dalam konteks ini, agama dipandang 

sebagai salah satu sumber potensial untuk membangun etika lingkungan alternatif yang 

menekankan relasi kesalingan dan tanggung jawab. Islam, khususnya melalui tradisi 

sufistiknya, menawarkan perspektif teosentris-ekosentris yang memandang alam sebagai jejak 

(ayat) dan manifestasi keagungan Tuhan, sehingga wajib dijaga (Foltz dkk., 2003). Pesantren, 

sebagai institusi pendidikan Islam tradisional di Indonesia, menjadi locus menarik untuk 

menelusuri bagaimana nilai-nilai transendental ini diterjemahkan menjadi praktik dan 

kesadaran sehari-hari. 

Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga 

sebagai ekosistem sosial-kultural yang memiliki potensi besar membentuk habitus para 

santrinya. Dalam beberapa dekade terakhir, muncul gerakan pesantren ekologis atau eco-

pesantren yang secara aktif mengintegrasikan wacana lingkungan ke dalam kurikulum dan 

aktivitasnya (Makrufah & Abror, 2026). Namun, integrasi yang bersifat instrumental dan teknis 

sering kali mengabaikan dimensi spiritual-transformatif yang justru menjadi jantung 

pendidikan pesantren. Penelitian ini mendesak untuk mengungkap bagaimana pendekatan yang 

berbasis pada disiplin spiritual (riyadhah) dan etika sufi (akhlak) dapat membentuk kesadaran 

ekologis yang lebih mendalam dan berkelanjutan dibandingkan pendekatan sekuler-semata 

(Ma’rufah, 2025). Habitus ramah lingkungan yang lahir dari proses ini diyakini lebih resisten 

terhadap gaya hidup konsumtif modern. 

Sejumlah kajian telah mengulas gerakan lingkungan di pesantren. Misalnya, penelitian  

mengkategorikan model pendidikan lingkungan hidup di pesantren menjadi kurikuler, 

kokurikuler, dan budaya lingkungan. Sementara itu, (Alam dkk., 2024; Sa’edi dkk., 2025) 

menganalisis implementasi fiqh al-bi’ah (fikih lingkungan) dalam kurikulum pesantren 

modern. Kedua penelitian ini berfokus pada aspek kurikulum formal dan kebijakan 

institusional, sehingga kurang menyentuh dimensi praktik sehari-hari dan internalisasi nilai 

yang terjadi di ruang-ruang informal. Pendekatan mereka cenderung sosiologis-normatif dan 

belum menyelami proses pembentukan subjektivitas dan habitus melalui lensa antropologi yang 

mendalam, yang menjadi celah untuk dikaji lebih lanjut. 

Pada ranah teoretis, hubungan antara sufisme dan ekologi telah banyak dibahas. (Foltz 

dkk., 2003) mengelaborasi berbagai konsep kunci dalam Islam seperti tawhid (kesatuan), 

khalifah (stewardship), dan ayat (tanda alam) sebagai fondasi etika lingkungan. Kajian lain oleh 

(Dweirj, 2023; Mansir, 2024) mengumpulkan praktik kearifan ekologis pesantren berbasis 

tasawuf. Namun, kajian-kajian tersebut lebih bersifat filosofis-normatif atau inventarisasi 

praktik, dan belum menangkap secara etnografis proses dialektis yang kompleks bagaimana 

ajaran abstrak sufistik itu dihayati, ditafsir ulang, dan dipraktikkan dalam kehidupan keseharian 

komunitas pesantren tertentu untuk membentuk sebuah habitus kolektif yang spesifik. 

Untuk menjawab celah tersebut, penelitian ini memposisikan diri pada state of the art 

dengan menyandingkan teori habitus (Bourdieu, 1977) dengan konsep ekospiritualitas. 

Habitus, sebagai skema persepsi, penilaian, dan tindakan yang terstruktur dan sekaligus 

membentuk praktik, menjadi lensa tajam untuk menganalisis bagaimana disiplin spiritual 

(seperti shalat, dzikir, puasa, tirakat) yang terinternalisasi membentuk cara santri memandang, 

merasakan, dan bertindak terhadap lingkungannya. Pendekatan etnografi akan menjembatani 

tingkat makro (ajaran sufistik) dan mikro (praktik sehari-hari), sehingga kebaruan penelitian ini 



 

66  

terletak pada analisis proses inkorporasi nilai ekologis melalui tubuh, emosi, dan rutinitas 

spiritual di pesantren, sesuatu yang belum banyak disentuh penelitian sebelumnya (Taylor, 

2009). 

Berdasarkan latar belakang dan identifikasi celah pengetahuan di atas, tujuan penelitian 

ini adalah untuk: (1) Menggambarkan secara etnografis berbagai bentuk disiplin spiritual 

(riyadhah) yang dipraktikkan di Pesantren Hidayatul Mubtadiin dan kaitannya dengan nilai-

nilai kelestarian lingkungan; (2) Menganalisis proses pembentukan habitus ramah lingkungan 

pada santri melalui mekanisme internalisasi, imitasi, dan pengulangan disiplin spiritual 

tersebut; serta (3) Menginterpretasikan makna kesadaran ekologis yang dibangun melalui 

kerangka pandang sufistik yang hidup di pesantren tersebut. 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi signifikan, baik secara akademik 

maupun praktis. Secara akademik, penelitian ini akan memperkaya khazanah antropologi 

pendidikan Islam dan studi agama-lingkungan (religion and ecology) dengan menawarkan 

perspektif etnografi yang mendalam tentang konstruksi habitus ekologis-spiritual. Temuan 

penelitian dapat menjadi bahan diskusi teoretis mengenai hubungan antara tubuh, spiritualitas, 

dan kesadaran ekologis. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi pengasuh 

pesantren, praktisi pendidikan, dan penggiat lingkungan untuk merancang model pendidikan 

lingkungan yang tidak hanya kognitif-instrumental, tetapi juga transformatif-spiritual, dengan 

menjadikan kekayaan tradisi pesantren sebagai basis pemberdayaan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian etnografi. 

Etnografi dipilih karena sesuai dengan tujuan untuk memahami dan mendeskripsikan secara 

mendalam proses pembentukan habitus ramah lingkungan dalam konteks sosial-budaya dan 

spiritual yang khas di Pesantren Hidayatul Mubtadiin. Metode ini memungkinkan peneliti untuk 

mengungkap makna, nilai, dan praktik dari perspektif subjek penelitian (sanitri, kyai, dan 

pengasuh pesantren) melalui keterlibatan intensif di lapangan (Hammersley, 2019). Fokus 

etnografi ini adalah pada proses inkorporasi nilai melalui disiplin spiritual dan praktik 

keseharian, sehingga memerlukan observasi partisipan yang mendalam dan berkelanjutan 

(Hammersley & Atkinson, 2019). 

Lokasi penelitian adalah Pesantren Hidayatul Mubtadiin di Kabupaten Pamekasan, 

Madura, yang dipilih secara purposif karena dikenal memiliki komitmen kuat dalam 

mengintegrasikan nilai-nilai sufistik dengan kegiatan konservasi lingkungan. Data 

dikumpulkan melalui tiga teknik utama: observasi partisipan, wawancara mendalam, dan studi 

dokumen. Peneliti akan tinggal di lingkungan pesantren untuk mengamati secara langsung 

aktivitas ritual (seperti dzikir dan shalat berjamaah), praktik disiplin spiritual (tirakat, puasa), 

serta interaksi santri dengan alam dalam kesehariannya. Observasi difokuskan pada momen-

momen pembelajaran formal dan informal, rutinitas, serta pengelolaan sumber daya seperti air, 

sampah, dan lahan pertanian (Emerson dkk., 2011). 

Data yang terkumpul dianalisis secara interaktif dan berkelanjutan menggunakan analisis 

kualitatif model (Miles dkk., 2013), yang meliputi kondensasi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan/verifikasi. Analisis diawali dengan pencatatan fieldnote yang mendetail 

dan transkripsi wawancara, kemudian dikoding secara tematik berdasarkan konsep habitus, 

disiplin spiritual, dan kesadaran ekologis. Untuk menjaga keabsahan data, dilakukan triangulasi 



 

67  

sumber (membandingkan data dari santri, ustadz, dan kyai) dan metode (menggabungkan hasil 

observasi, wawancara, dan analisis dokumen). Penelitian ini juga memperhatikan etika 

penelitian dengan menyatakan posisionalitas peneliti, meminta informed consent, dan menjaga 

kerahasiaan identitas informan (Creswell & Poth, 2017). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian 

Berdasarkan observasi partisipan mendalam, penelitian ini menemukan bahwa pembentukan 

kesadaran ekologis di Pesantren Hidayatul Mubtadiin berakar kuat pada praktik spiritual sehari-hari. 

Ritual wajib seperti shalat berjamaah lima waktu dan dzikir pagi-petang tidak hanya berfungsi sebagai 

ibadah mahdhah, tetapi juga secara konsisten dikaitkan dengan penghormatan terhadap sunnatullah 

dalam alam. Kyai dan ustadz menghubungkan ketepatan waktu shalat dengan penghargaan pada siklus 

kosmik, sedangkan dzikir diajarkan sebagai bentuk pengakuan atas kebesaran Tuhan yang termanifestasi 

dalam ciptaan-Nya. Proses ini membangun fondasi pandangan dunia (worldview) teosentris-ekologis di 

kalangan santri, di mana alam dipersepsikan sebagai kitab suci yang terbuka dan aktif “bertasbih”. 

Dengan demikian, dimensi spiritual menjadi kerangka awal yang mengondisikan cara santri memandang 

dan merasakan keberadaan lingkungan di sekitar mereka. 

Internalisasi nilai tersebut termanifestasi dalam serangkaian habitus praktis yang bersifat otomatis 

dan kolektif. Pengamatan menunjukkan pola perilaku ramah lingkungan yang telah menjadi kebiasaan 

tubuh, seperti mematikan keran air segera setelah wudhu, memilah sampah organik dan anorganik di 

pondok masing-masing, serta menghabiskan makanan tanpa sisa. Tindakan-tindakan ini tidak didasari 

oleh instruksi tertulis yang ketat, melainkan muncul dari disposisi yang terbentuk melalui pengulangan, 

pembiasaan, dan keteladanan dari santri senior serta pengasuh. Habitus ini diperkuat oleh sistem 

pengawasan sebaya dan rasa malu sosial jika melanggarnya. Praktik seperti kerja bakti membersihkan 

saluran air setiap Jumat pagi juga mengkristal sebagai rutinitas komunitas, menyatukan kerja fisik 

dengan semangat gotong royong yang bernilai ibadah. 

Analisis lebih lanjut mengungkap bahwa tindakan-tindakan praktis tersebut mendapatkan 

legitimasi dan kedalaman maknanya melalui jaringan interpretasi yang kompleks. Jaringan ini menjalin 

tiga ranah pengetahuan: fikih, tasawuf, dan kearifan lokal. Misalnya, kebiasaan menghemat air (habitus) 

dipahami sebagai implementasi larangan israf dalam fikih, sekaligus sebagai latihan melawan sifat 

tamak (hirs) dalam tasawuf, dan dihubungkan dengan cerita lokal tentang kearifan leluhur dalam 

menjaga mata air. Kajian kitab kuning seperti Ihya’ Ulumuddin digunakan untuk menghubungkan 

konsep tafakkur (perenungan) dengan keharusan merenungi ciptaan Allah. Dengan demikian, setiap 

tindakan sederhana tidak berdiri sendiri, tetapi tertanam dalam jaringan makna yang kaya, yang 

memberikan justifikasi religio-kultural sekaligus memperkuat motivasi intrinsik para santri. 

Proses pendidikan lingkungan di pesantren ini juga sangat mengandalkan keteladanan langsung 

(uswah hasanah) dari figur kyai dan ustadz. Kepemimpinan spiritual-ekologis kyai tidak hanya 

diwujudkan dalam ceramah, tetapi terutama dalam praktik hidupnya yang sederhana, kedekatannya 

dengan aktivitas pertanian organik di lahan pesantren, dan keputusannya untuk menggunakan sumber 

daya seperlunya. Santri melihat dan meniru bagaimana nilai-nilai yang diajarkan secara lisan 

diwujudkan dalam keseharian figur otoritas mereka. Mekanisme pembelajaran melalui observasi dan 

imitasi ini sangat efektif dalam konteks budaya pesantren yang patriarkal dan menghormati guru. 

Keteladanan ini menjadi living curriculum yang mempercepat internalisasi nilai dan pembentukan 

habitus, karena memberikan contoh kongkrit yang dapat diikuti. 

Sintesis dari seluruh temuan di atas menghasilkan sebuah model dinamik yang disebut Model 

Sirkuler Tarbiyah Ekologis-Spiritual. Model ini menggambarkan tiga komponen yang saling 

memperkuat secara dialektis: (1) Penguatan paradigma melalui disiplin spiritual, (2) Pembentukan 



 

68  

habitus melalui praktik rutin dan keteladanan, dan (3) Pendalaman makna melalui jaringan interpretasi 

keagamaan. Ketiganya bukan tahapan linier, tetapi proses sirkular yang berputar dalam ruang komunitas 

pesantren yang solid. Praktik membentuk paradigma, paradigma memperkaya makna, dan pemaknaan 

yang dalam kembali mendorong praktik yang lebih otentik. Model ini menunjukkan bahwa efektivitas 

pendidikan lingkungan di pesantren justru terletak pada integrasinya yang tak terpisahkan dengan 

seluruh sistem nilai dan praktik keagamaan yang sudah mapan, bukan sebagai program yang terpisah. 

 

Tabel 1. Habitus Santri Ramah Lingkungan 

Temuan Utama 

/ Kategori 

Manifestasi / Bentuk 

Kegiatan 

Mekanisme Pembentukan 

Habitus 

Jaringan Makna yang 

Dihubungkan (Interpretasi) 

Internalisasi 

Nilai 

(Paradigma 

Teosentris dan 

Ekologis) 

Shalat berjamaah tepat 

waktu; Dzikir pagi dan 

petang secara kolektif; 

Tausyiah yang 

mengaitkan ibadah 

dengan alam 

Pengulangan ritual 

harian; Pembingkaian 

naratif oleh Kyai dan 

Ustadz; Pengkondisian 

persepsi terhadap hukum 

ketetapan Tuhan 

Alam dipahami sebagai tanda 

kebesaran Tuhan; Keteraturan 

alam sebagai cerminan hukum 

Tuhan; Merusak lingkungan 

dimaknai sebagai 

mengabaikan tanda Tuhan 

Habitus Praktis 

Otomatis 

(Pembiasaan 

Tubuh) 

Penghematan air saat 

wudhu dan mandi; 

Pemilahan sampah 

organik dan anorganik; 

Menghabiskan makanan 

tanpa sisa; Kerja bakti 

setiap hari Jumat 

Pengulangan tindakan 

fisik sehari-hari; 

Keteladanan dan 

pengawasan antar santri; 

Rutinitas yang terlembaga 

melalui jadwal pesantren 

Pemborosan dipahami sebagai 

perbuatan tercela; Kebersihan 

dipahami sebagai bagian dari 

iman; Kesederhanaan 

dipahami sebagai bentuk rasa 

syukur 

Jaringan 

Interpretasi 

(Penghubung 

Tindakan dan 

Makna) 

Kajian kitab Ihya 

Ulumuddin pada bab 

tafakkur; Ceramah 

tentang fikih lingkungan; 

Kisah kearifan lokal para 

wali dan kyai setempat 

Dialog dan tanya jawab 

dalam pengajian; 

Penyampaian narasi dan 

metafora dalam ceramah; 

Pemberian makna pada 

objek fisik seperti mata 

air dan pohon 

Tafakkur alam dipahami 

sebagai jalan menuju 

pengenalan kepada Tuhan; 

Konsep khalifah sebagai 

tanggung jawab manusia; 

Konsep kawasan lindung 

dalam sejarah Islam; Wali 

dipahami sebagai pelestari 

Lingkungan 

Keteladanan 

Figur Otoritas 

(Uswah 

Hasanah) 

Kyai terlibat langsung 

dalam pertanian organik; 

Gaya hidup sederhana 

Kyai dan keluarga; 

Kebijakan pesantren yang 

ramah lingkungan seperti 

larangan plastik sekali 

pakai 

Pengamatan dan peniruan 

oleh santri; Penguatan 

nilai melalui tindakan 

nyata pemimpin; 

Kebijakan pesantren yang 

menciptakan lingkungan 

pendukung perilaku 

positif 

Kepemimpinan dipahami 

sebagai amanah; Keselarasan 

antara ucapan dan perbuatan; 

Keputusan diambil demi 

kemaslahatan bersama 

Model Sirkuler 

Integratif 

(Temuan 

Sintesis) 

Pendidikan lingkungan 

berlangsung sebagai 

siklus yang saling 

menguatkan antara 

paradigma, habitus, dan 

jaringan makna dalam 

komunitas praktik 

pesantren 

Internalisasi nilai 

membentuk tindakan; 

Tindakan diberi 

legitimasi dan 

pendalaman makna; 

Makna yang mengakar 

memperkuat internalisasi 

nilai baru 

Proses berlangsung secara 

dialektis dan tidak linier; 

Keberhasilan ditentukan oleh 

integrasi sistemik, bukan 

program sesaat; Pesantren 

berfungsi sebagai ekosistem 

pendidikan yang 

menumbuhkan kesadaran dari 

dalam 



 

69  

Berdasarkan data etnografis, penelitian ini mengungkap lima temuan inti yang saling berkait. 

Pertama, internalisasi nilai melalui ritual harian membangun paradigma teosentris-ekologis, di mana 

alam dipandang sebagai ayat Tuhan. Kedua, paradigma ini mengkristal menjadi habitus praktis 

otomatis seperti penghematan air dan pengelolaan sampah. Ketiga, setiap tindakan memperoleh 

kedalaman melalui jaringan interpretasi yang menghubungkan fiqh, tasawuf, dan kearifan lokal. 

Keempat, seluruh proses diperkuat oleh keteladanan langsung figur kyai. Kelima, interaksi dinamis 

ketiga unsur tersebut melahirkan Model Sirkuler Integratif, di mana paradigma, habitus, dan makna 

saling memperkuat secara dialektis dalam komunitas pesantren yang solid. 

 

Pembahasan  

Riyadhah Ruhiyah sebagai Fondasi Persepsi terhadap Alam 

Disiplin spiritual (riyadhah ruhiyah) yang terstruktur di Pesantren Hidayatul Mubtadiin 

berfungsi sebagai wahana dasar untuk membentuk cara pandang santri terhadap alam semesta. 

Ritual wajib seperti shalat berjamaah lima waktu dan dzikir pagi-petang secara kolektif 

menciptakan ritme hidup yang selaras dengan siklus alam. Kyai menekankan bahwa ketepatan 

waktu shalat adalah cerminan penghormatan pada ketetapan (sunnatullah) yang juga mengatur 

matahari, bulan, dan musim. Melalui tausyiah yang berulang, alam raya (kauniyah) terus-

menerus dikonstruksikan sebagai kitab kedua Allah yang terbuka, di mana setiap elemennya 

adalah ayat yang membimbing pada pengenalan (ma'rifah) kepada-Nya. Narasi ini membangun 

kerangka teologis bahwa merusak lingkungan berarti mengabaikan dan menyia-nyiakan tanda-

tanda kebesaran Tuhan (Mohamed, 2025; Yusuf & Marjuni, 2022). 

Internalisasi nilai ini diperkuat melalui praktik tirakat spesifik yang terkait langsung 

dengan sumber daya alam, terutama air. Santri yang melanggar aturan pesantren sering diberi 

tugas untuk merawat sumber air (sendang) atau menyirami tanaman di pondok selama periode 

tertentu. Kyai menyebut ini sebagai thaharah lahir dan batin: membersihkan kesalahan dengan 

kerja fisik yang memuliakan air dan tanah. Dalam prosesnya, air tidak lagi dipersepsikan 

sekadar komoditas, melainkan manifestasi rahmat dan kesucian yang harus dijaga. Penekanan 

pada kesucian (thaharah) dalam ibadah kemudian terhubung secara simbolis dengan kebersihan 

dan kelestarian lingkungan hidup, menciptakan hubungan semantik yang kuat dalam benak 

santri antara kemuliaan spiritual dan integritas ekologis (Gade, 2019; Romdloni & Nugraha, 

2024). 

Observasi menunjukkan bahwa pembacaan kitab kuning klasik seperti Ihya' 

Ulumuddin karya Al-Ghazali menjadi medium krusial. Dalam pembahasan bab Tafakkur, 

ustadz secara eksplisit mengarahkan santri untuk merenungkan ciptaan Allah, mulai dari tetesan 

air hingga pertumbuhan padi, sebagai jalan mendekatkan diri. Proses tafakkur ini mengasah 

kepekaan observasi dan rasa takjub (haybah) santri terhadap kompleksitas dan keindahan 

ekosistem di sekitar mereka. Habitus melihat alam pun terbentuk bukan sebagai objek mati, 

tetapi sebagai subjek yang berbicara tentang kemahakuasaan. Pendekatan ini mengonfirmasi 

tesis bahwa kesadaran ekologis yang lahir dari kontemplasi spiritual cenderung lebih organik 

dan berakar dibandingkan yang bersifat instruksional semata (Pahlawati dkk., 2025). 

Lebih lanjut, puasa sunnah (Senin-Kamis) dan diet makanan diajarkan tidak hanya 

sebagai pengendalian hawa nafsu, tetapi juga sebagai bentuk penghematan sumber daya dan 

empati. Santri diajari untuk menghargai setiap butir nasi karena proses panjang yang melibatkan 

tanah, air, dan matahari. Sisa makanan yang terbuang dianggap sebagai pengingkaran terhadap 



 

70  

nikmat dan mengotori diri dan lingkunga. Praktik ini secara halus membentuk etika konsumsi 

yang sederhana dan penuh rasa syukur, yang merupakan antitesis dari budaya konsumerisme 

yang eksploitatif. Pola makan menjadi bagian dari riyadhah yang mendisiplinkan tubuh dan 

mengatur relasi santri dengan sumber daya pangan, sebuah bentuk asketisme ekologis (Islamic 

eco-asceticism) yang nyata (Quddus, 2012; Tucker, 2011). 

Secara keseluruhan, seluruh rangkaian riyadhah ini menciptakan apa yang dapat disebut 

sebagai ekosistem spiritual. Dalam ekosistem ini, tubuh, pikiran, dan lingkungan disatukan 

dalam sebuah rangkaian ibadah yang saling terhubung. Kesadaran akan kehadiran Tuhan 

(ihsan) yang terus diasah melalui dzikir dan muhasabah, berimbas pada kesadaran akan dampak 

setiap tindakan kecil terhadap ciptaan-Nya. Habitus ini bukan hasil instruksi verbal belaka, 

melainkan hasil dari inkorporasi nilai melalui pengulangan ritual yang melibatkan seluruh 

indera dan emosi, sehingga membentuk disposisi yang otomatis untuk memperlakukan alam 

dengan penuh hormat dan rasa tanggung jawab. 

Temuan ini menjawab tujuan penelitian pertama dengan menunjukkan bahwa disiplin 

spiritual di pesantren memang dirancang dan dipraktikkan sebagai fondasi epistemologis untuk 

memandang alam. Prosesnya berlangsung melalui pembingkaian teologis yang konstan, 

penguatan simbolik, dan penciptaan hubungan emosional melalui kontemplasi dan 

pengendalian diri. Dengan demikian, alam tidak berada di luar diri (eksternal), tetapi telah 

menjadi bagian dari proses pengalaman dan pendakian spiritual santri itu sendiri. 

 

Habitus Praktis: Dari Disiplin Spiritual ke Tindakan Ekologis Otomatis 

Internalisasi nilai melalui riyadhah termanifestasi dalam serangkaian habitus praktis yang 

tampak dalam tindakan sehari-hari santri yang seolah otomatis dan tanpa pikir panjang. Salah 

satu contoh paling nyata adalah pengelolaan sampah dan air. Santri secara sistematis 

memisahkan sampah organik (sisa makanan, dedaunan) untuk dijadikan kompos di kebun 

pondok, dan sampah anorganik (plastik) untuk dikumpulkan dan didaur ulang oleh unit usaha 

pesantren. Tindakan ini tidak didorong oleh peraturan tertulis yang ketat, melainkan oleh 

pemahaman bahwa membuang sampah pada tempatnya adalah separuh dari iman sebuah 

adaptasi dari hadis yang sering dikutip kyai. Kebersihan fisik (nadhafah) dipersepsikan sebagai 

cerminan kebersihan hati (Qalbun salim). 

Praktik ngono ya ngono (begitu ya begitu) dalam penggunaan air menjadi indikator lain. 

Mandi dan wudhu dilakukan secukupnya, mengalirkan air seperlunya, karena pemborosan 

(israf) dilarang secara teologis dan dianggap sebagai saudara kandung dari kesombongan. Kyai 

memberikan tamsil bahwa setiap tetes air yang terbuang akan dimintai pertanggungjawaban di 

akhirat. Narasi tanggungjawab eskatologis ini ampuh membentuk pengawasan diri (self-

surveillance) yang konstan (Bourdieu, 1977). Habitus berhemat air ini kemudian meluas 

menjadi inisiatif kolektif seperti perawatan sumur resapan dan pembuatan bak penampung air 

hujan, yang dipimpin oleh santri senior (Foltz dkk., 2003). 

Di bidang pangan, pondok pesantren mengelola lahan pertanian organik (bustan) yang 

menjadi laboratorium praktik ekologis. Santri secara bergiliran terlibat dalam proses bertani 

tanpa pestisida kimia, dengan keyakinan bahwa tanah yang suci akan menghasilkan pangan 

yang berkah dan menyehatkan tubuh untuk ibadah. Kegiatan membajak, menanam, dan 

memanen dirangkaikan dengan doa-doa dan dzikir tertentu, sehingga kerja fisik di ladang 

berubah statusnya dari sekadar produksi menjadi ibadah (amal shaleh) (Afandi & Sayyi, 2023). 



 

71  

Ilmu pertanian modern diintegrasikan dengan kearifan lokal dan doa-doa dari kitab Al-Mughni. 

Model pertanian ini menghasilkan sikap hormat terhadap siklus hidup tanah dan makhluk di 

dalamnya, serta kemandirian pangan pesantren. 

Habitus kolektif ini juga terlihat dalam arsitektur dan tata ruang pondok yang sederhana 

dan memanfaatkan ventilasi alami, mengurangi ketergantungan pada listrik. Santri terbiasa 

hidup dengan penerangan seperlunya dan lebih banyak menghabiskan waktu di serambi atau di 

bawah pohon untuk mengaji (Sahrowi dkk., 2025). Pola hidup sederhana (zuhud) yang 

merupakan nilai sufistik inti, dalam konteks ini, bertransformasi menjadi pola hidup rendah 

karbon (low-carbon lifestyle). Pakaian yang sederhana dan hemat dalam penggunaan deterjen 

juga menjadi kebiasaan. Keterbatasan materi justru menjadi ruang latihan untuk kreativitas dan 

penghargaan terhadap sumber daya yang ada, yang sangat kontras dengan budaya konsumtif di 

luar tembok pesantren. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa habitus ekologis santri adalah kristalisasi dari 

internalisasi nilai sufistik yang telah menjadi skema tubuh (bodily hexis). Tindakan seperti 

mematikan keran, memilah sampah, atau makan secukupnya telah menjadi respon otomatis 

yang muncul dari disposisi yang terbentuk bertahun-tahun (Sayyi, Asmuki, dkk., 2025). Mereka 

tidak lagi perlu berpikir panjang tentang teori ekologi; tubuh mereka telah tahu apa yang harus 

dilakukan. Inilah kekuatan dari pembentukan habitus melalui disiplin panjang yang 

memadukan regulasi tubuh dan pemaknaan spiritual. 

Temuan ini menjawab tujuan penelitian kedua dengan menguraikan mekanisme 

bagaimana disiplin spiritual yang terus-menerus (melalui ritual, kerja fisik, dan pola hidup) 

mengkristal menjadi disposisi praktis yang otomatis. Proses inkorporasi ini terjadi melalui 

pengulangan tindakan dalam konteks komunitas yang memiliki horizon makna yang sama, 

sehingga tindakan ramah lingkungan menjadi bagian dari identitas dan kesalehan seorang 

santri. Habitus ini bersifat kolektif dan saling diperkuat, menciptakan budaya lingkungan yang 

kohesif di dalam pesantren. 

 

Jaringan Makna: Menghubungkan Fikih, Akhlak Tasawuf, dan Etika Lingkungan 

Kesadaran ekologis yang dibangun di pesantren ini tidak berdiri sendiri, melainkan 

terjalin dalam jaringan makna yang kompleks, menghubungkan tiga level pengetahuan: fikih 

(hukum), akhlak tasawuf (etika batin), dan etika lingkungan kontemporer. Pada level fikih, 

konsep-konsep seperti ihya al-mawat (menghidupkan tanah mati), himā (kawasan lindung), dan 

larangan israf (berlebih-lebihan) menjadi dasar hukum bagi aktivitas penghijauan, konservasi 

mata air, dan hidup sederhana. Kajian kitab Mughnil Muhtaj dan Fathul Qarib selalu dikaitkan 

dengan kasus-kasus aktual, seperti status hukum mencemari sungai atau menyakiti hewan tanpa 

perlu (Sayyi & Fithriyah, 2025). Fikih tidak diajarkan sebagai aturan kaku, tetapi sebagai 

panduan untuk menjaga kemaslahatan (maslahah) umat dan alam (Gade, 2019). 

Pada level yang lebih dalam, nilai-nilai fikih tersebut dihubungkan dengan akhlak tasawuf 

yang menjadi inti pendidikan di pesantren ini. Misalnya, larangan israf (pemborosan) tidak 

hanya dipahami sebagai pelanggaran hukum, tetapi terutama sebagai gejala penyakit hati seperti 

ketamakan (hirs) dan kecintaan berlebihan pada dunia (hubb al-dunya). Membersihkan sampah 

di sungai, dalam kerangka ini, adalah bagian dari penyucian hati dari sifat-sifat tercela tersebut. 

Etika lingkungan dengan demikian diangkat ke tingkat penyembuhan spiritual (tazkiyatun 

nafs). Kesalehan ekologis dilihat sebagai buah dari kesalehan spiritual, di mana kebersihan luar 



 

72  

mencerminkan kebersihan dalam (al-Ghazali, 2021). 

Jaringan makna ini diperkuat melalui metafora dan kisah-kisah (hikayat) tentang wali 

lokal, seperti cerita tentang Sunan Bonang yang berdakwah dengan menjaga kebersihan pasar 

atau kisah-kisah kyai setempat yang mampu berkomunikasi dengan mata air (Sayyi dkk., 2023). 

Narasi-narasi ini memberikan model peran (role model) yang kongkret dan dekat secara 

kultural, sehingga etika lingkungan tidak terasa sebagai impor Barat, melainkan sebagai 

kelanjutan dari tradisi luhur para leluhur spiritual mereka. Karya-karya lokal seperti Sya'ir 

Perahu dan Sya'ir Dagang juga ditafsirkan ulang dengan makna ekologis, menghubungkan 

perjalanan spiritual dengan pelestarian perahu alam semesta (Irawan & Nasution, 2020). 

Puncak dari jaringan makna ini adalah konsep tauhid (keesaan Tuhan). Dalam pengajian, 

kyai menjelaskan bahwa segala sesuatu di alam semesta saling terhubung karena berasal dari 

Sumber Yang Satu. Merusak satu bagian dari ciptaan berarti mengganggu harmoni keseluruhan 

dan mencerminkan pemahaman tauhid yang cacat. Dengan demikian, kesadaran ekologis 

mencapai puncaknya sebagai konsekuensi logis dari keimanan. Berbeda dengan pendekatan 

antroposentris yang melihat alam sebagai alat, pendekatan teosentris-sufistik di pesantren ini 

menempatkan manusia sebagai bagian yang tak terpisahkan dari jaringan ciptaan yang 

semuanya bertasbih kepada Allah. Pandangan ini menumbuhkan sikap rendah hati (tawadhu') 

dan tanggung jawab (amanah) yang mendalam (Sayyi, Mashuri, dkk., 2025). 

Jaringan makna yang demikian rapat ini membuat kesadaran ekologis santri menjadi 

sangat resilien. Ia tidak mudah tergantikan oleh nilai-nilai materialistis karena telah terintegrasi 

dengan keyakinan teologis yang paling mendasar dan praktik ibadah sehari-hari. Hal ini 

menjelaskan mengapa program lingkungan berbasis agama seringkali lebih berkelanjutan 

dibanding program yang hanya menawarkan manfaat ekonomi atau sekadar kesadaran ilmiah. 

Kesadaran ini bersifat holistik, menyentuh aspek kognitif, afektif, konatif, dan spiritual 

sekaligus. 

Temuan ini memperkaya pembahasan dengan menunjukkan bahwa kebaruan model di 

pesantren ini terletak pada kemampuannya menyulam benang-benang pengetahuan yang 

berbeda (fikih, tasawuf, kearifan lokal, isu kontemporer) menjadi sebuah kain makna yang utuh 

dan kuat. Proses pendidikan lingkungan tidak terjadi dalam ruang vakum, tetapi dalam 

ekosistem makna yang sudah hidup dan diyakini. Inilah yang disebut sebagai kontekstualisasi 

mendalam, di mana isu global direspon dengan sumber daya tradisi lokal yang telah tersedia. 

 

Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan: Sintesis untuk Pendidikan Berkelanjutan 

Berdasarkan temuan di atas, penelitian ini mengusulkan sebuah model konseptual yang 

disebut Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan. Model ini menggambarkan proses sirkular dan 

multi-level dalam membentuk kesadaran ekologis yang transformatif. Level pertama 

adalah Internalisasi Nilai melalui riyadhah ruhiyah yang intensif dan berkelanjutan, yang 

membentuk paradigma teosentris-ekologis. Level kedua adalah Inkorporasi Praktis, di mana 

nilai yang terinternalisasi itu diwujudkan dalam tindakan-tindakan fisik sehari-hari melalui 

pengulangan dan bimbingan, membentuk habitus tubuh yang otomatis ramah lingkungan. Level 

ketiga adalah Integrasi Jaringan Makna, di mana tindakan-tindakan tersebut diberi legitimasi 

dan kedalaman melalui koneksi dengan fikih, akhlak tasawuf, kearifan lokal, dan narasi tauhid. 

Model ini bersifat sirkular karena ketiga level saling memperkuat. Habitus praktis yang 

terbentuk memperdalam internalisasi nilai, sementara jaringan makna memberikan kerangka 



 

73  

interpretasi yang memperkuat makna dari setiap tindakan. Misalnya, tindakan sederhana 

mematikan keran air (habitus praktis) akan diingat sebagai implementasi larangan israf 

(jaringan makna: fikih) (Sayyi & Rofiqi, 2024), sekaligus sebagai latihan melawan ketamakan 

(jaringan makna: tasawuf), yang pada akhirnya menguatkan keyakinan tentang pentingnya 

menjaga ciptaan Allah (internalisasi nilai). Proses ini bukan linier, tetapi dialektis dan saling 

menguatkan dalam komunitas praktik (Wenger, 1999) yang solid di pesantren. 

Keunikan model ini dibandingkan dengan model pendidikan lingkungan konvensional 

terletak pada titik masuknya. Jika model konvensional sering masuk melalui kognisi 

(pengetahuan ilmiah) atau afeksi (kepedulian), model ini masuk melalui dimensi spiritual dan 

tubuh terlebih dahulu (Sayyi & Fithriyah, 2025). Transformasi dimulai dari pengalaman ritual 

dan disiplin fisik, kemudian baru diikuti oleh pemaknaan kognitif. Pendekatan dari tubuh ke 

kesadaran ini sering kali lebih efektif untuk menciptakan perubahan perilaku yang langgeng 

karena melibatkan seluruh dimensi manusia dan memanfaatkan mekanisme pembentukan 

habitus yang kuat dalam komunitas tertutup. 

Model ini juga menawarkan kritik terhadap pendekatan instrumental dalam pendidikan 

lingkungan yang hanya menekankan perubahan perilaku tanpa transformasi worldview (Sayyi 

dkk., 2022). Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan menekankan bahwa kesadaran ekologis yang sejati 

harus berakar pada reorientasi spiritual tentang relasi manusia-alam-Tuhan. Tanpa fondasi ini, 

upaya pelestarian lingkungan bisa rapuh ketika dihadapkan pada godaan kepentingan ekonomi 

jangka pendek. Model ini berargumen bahwa keberlanjutan ekologis memerlukan 

keberlanjutan spiritual, di mana manusia menemukan tempatnya yang tepat dalam kosmos, 

bukan sebagai penguasa, melainkan sebagai khalifah yang melayani dan pemelihara (steward). 

Implikasi dari model ini sangat relevan untuk konteks pendidikan yang lebih luas, tidak 

terbatas pada pesantren. Model ini menginspirasi bahwa pendidikan karakter dan lingkungan 

akan lebih efektif jika diintegrasikan dengan praktik-praktik yang melibatkan pengalaman 

langsung, pengulangan ritualistik (meski sekuler), dan penciptaan komunitas yang saling 

mendukung dengan narasi makna yang kuat. Untuk dunia pesantren, model ini memberikan 

kerangka reflektif bagi para pengasuh untuk secara lebih sistematis merancang kurikulum 

tersembunyi (hidden curriculum) yang memadukan dimensi spiritual dan ekologis dalam setiap 

aspek kehidupan pesantren. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berhasil memetakan proses pembentukan 

habitus, tetapi juga berhasil menyimpulkannya dalam sebuah model teoritis yang dapat 

didialogkan dengan diskursus pendidikan lingkungan global. Model Tarbiyah Ruhiyah-

Lingkungan menawarkan perspektif alternatif dari tradisi Islam Nusantara, yang menekankan 

kesatuan holistik antara penyucian diri, pembentukan komunitas, dan pemeliharaan alam. 

Temuan ini sekaligus menjadi kontribusi nyata penelitian, baik bagi pengembangan teori 

pendidikan Islam maupun bagi praktik pendidikan berkelanjutan di Indonesia. 

 



 

74  

  

Diagram 1. Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan 
 

Diagram tersebut menggambarkan Model Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan sebagai proses sirkular 

pembentukan kesadaran ekologis santri yang berakar pada disiplin spiritual. Internalisasi nilai melalui 

riyadhah ruhiyah, seperti shalat berjamaah, dzikir kolektif, tausyiah, dan tirakat, membentuk paradigma 

teosentris-ekologis dalam memandang alam. Nilai ini kemudian terinkorporasi menjadi habitus praktis 

ramah lingkungan yang tampak dalam penghematan air, pengelolaan sampah, pertanian organik, dan 

pola hidup sederhana. Seluruh praktik tersebut diberi legitimasi melalui integrasi jaringan makna yang 

menghubungkan fikih lingkungan, akhlak tasawuf, kearifan lokal, dan konsep tauhid. Ketiga unsur ini 

saling menguatkan dalam ekosistem pesantren hingga melahirkan kesadaran ekologis spiritual yang 

berkelanjutan. 

 

SIMPULAN 

Penelitian etnografi ini menyimpulkan bahwa pembentukan habitus santri ramah 

lingkungan di Pesantren Hidayatul Mubtadiin merupakan hasil dari proses internalisasi nilai 

ekologis yang terintegrasi secara organik dengan disiplin spiritual (riyadhah). Ritual seperti 

shalat, dzikir, puasa, dan tirakat berfungsi sebagai wahana fundamental yang membentuk 

persepsi teosentris terhadap alam, di mana lingkungan dipandang sebagai manifestasi ayat-ayat 

Tuhan yang harus dimuliakan. Nilai-nilai ini tidak hanya terserap secara kognitif, tetapi 

terinkorporasi melalui pengulangan tindakan tubuh, membentuk disposisi atau skema praktis 



 

75  

yang otomatis. Tindakan seperti penghematan air, pengelolaan sampah, dan pertanian organik 

muncul sebagai ekspresi alami dari kesalehan spiritual yang telah mendarah daging. Dengan 

demikian, kesadaran ekologis di pesantren ini bukanlah program tambahan, melainkan 

konsekuensi logis dari keseluruhan sistem pendidikan sufistik yang holistik. 

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini mengkontribusikan model konseptual 

Tarbiyah Ruhiyah-Lingkungan sebagai sintesis pendidikan berkelanjutan. Model ini 

menawarkan perspektif transformatif di mana titik masuk perubahan perilaku dimulai dari 

dimensi spiritual dan pengalaman tubuh, yang kemudian diperkuat oleh jaringan makna yang 

menghubungkan fikih, akhlak tasawuf, dan kearifan lokal. Berbeda dengan pendekatan 

instrumental-sekuler, model ini menekankan bahwa keberlanjutan ekologis memerlukan 

fondasi spiritual yang mereposisi relasi manusia-alam dari yang antroposentris menjadi 

teosentris. Implikasinya, model ini dapat menjadi rujukan bagi penguatan pendidikan karakter 

lingkungan di berbagai lembaga, dengan menekankan pentingnya penciptaan komunitas praktik 

yang kohesif dan sistem makna yang dalam, sehingga melahirkan kesadaran ekologis yang 

resilien dan berakar kuat. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada seluruh pihak yang telah 

mendukung penelitian ini, terutama Pengasuh, para Kyai, Ustadz, dan santri Pesantren 

Hidayatul Mubtadiin Pamekasan atas kesediaan, kepercayaan, dan kehangatan yang diberikan 

selama proses etnografi berlangsung. Terima kasih juga disampaikan kepada dosen 

pembimbing, rekan sejawat, serta lembaga yang telah memberikan dukungan moral dan 

akademik, sehingga penelitian ini dapat diselesaikan dengan baik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Afandi, A., & Sayyi, A. (2023). Implementation of Merdeka Curriculum Based on Multicultural 

in Fiqh Learning: (Case Study at Madrasah Aliyah Darul Ulum II Middle Bujur 

Batumarmar Pamekasan). Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 14(02), 

200–215. https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v14i02.6994 

al-Ghazali, I. (2021). Ihya’ ’Ulumuddin 1 (Seri 1-4): Menghidupkan Ilmu-Ilmu Agama. Nuansa 

Cendekia. 

Alam, L., Alam, M., Samaalee, A., & Suyatno, S. (2024). Environmental sustainability in 

Indonesian pesantren: Integrating pious principles and da’wah efforts. Jurnal Ilmu 

Dakwah, 44(2), 311–328. https://doi.org/10.21580/jid.v44.2.23607 

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge University Press. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2017). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches. SAGE Publications. 

Dweirj, L. (2023). The Qur’an: An Oral Transmitted Tradition Forming Muslims Habitus. 

Religions, 14(12), 1531. https://doi.org/10.3390/rel14121531 

Emerson, R. M., Fretz, R. I., & Shaw, L. L. (2011). Writing Ethnographic Fieldnotes, Second 

Edition. University of Chicago Press. 

Foltz, R. C., Denny, F. M., & Baharuddin, A. H. (2003). Islam and Ecology: A Bestowed Trust. 

Center for the Study of World Religions, Harvard Divinity School. 

Gade, A. M. (2019). Muslim Environmentalisms: Religious and Social Foundations. Columbia 

University Press. https://doi.org/10.7312/gade19104 

Hammersley, M. (with Atkinson, P.). (2019). Ethnography: Principles in practice (Fourth 

edition.). Routledge. 

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in Practice. Routledge. 



 

76  

Irawan, B., & Nasution, I. F. A. (2020). Dynamics of Sufism and Environment Studies in 

Indonesian Islamic Higher Education Institutions. Millati: Journal of Islamic Studies 

and Humanities, 5(2), 161–174. https://doi.org/10.18326/mlt.v5i2.%p 

Kopnina, H., & Cherniak, B. (2015). Cultivating a Value for Non-Human Interests through the 

Convergence of Animal Welfare, Animal Rights, and Deep Ecology in Environmental 

Education. Education Sciences, 5(4), 363–379. https://doi.org/10.3390/educsci5040363 

Makrufah, N. I. A., & Abror, S. (2026). Eco-Pesantren Program Shaping Islamic Character and 

Environmental Awareness: Program Eco-Pesantren dalam Pembentukan Karakter 

Islami dan Kesadaran Lingkungan. Indonesian Journal of Innovation Studies, 27(1), 

10.21070/ijins.v27i1.1889-10.21070/ijins.v27i1.1889. 

https://doi.org/10.21070/ijins.v27i1.1889 

Mansir, F. (2024). Islamic Education Methods Based on Islamic Boarding Schools in the New 

Normal Era. EDUKASI : Jurnal Pendidikan Islam (e-Journal), 12(2), 142–158. 

https://doi.org/10.54956/edukasi.v12i2.584 

Ma’rufah, H. (2025). Faith-Based Environmentalism: Sahal Mahfudz and the Ecological 

Transformation of Pesantren. Jurnal Sosiologi Reflektif, 19(2), 309–336. 

https://doi.org/10.14421/tt7nkc43 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2013). Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook. SAGE Publications. 

Mohamed, N. Y. (2025). Towards a Contemporary Islamic Environmental Ethics: The Nature 

and Moral Status of Animals. https://doi.org/10.1163/24685542-20250009 

Pahlawati, E. F., Amin, A., Munip, A., Muttaqin, M., Wardono, B. H., & Rozak, A. (2025). 

The Integration of Al-Ghazali’s Ta’dib Framework in Shaping the Contemporary 

Pesantren Curriculum: Insights from Indonesia. Jurnal Ushuluddin, 33(2), 389–404. 

https://doi.org/10.24014/jush.v33i2.38008 

Quddus, A. (2012). Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan. 

Ulumuna, 16(2), 311–346. https://doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181 

Romdloni, M. A., & Nugraha, G. (2024). EDUKASI FIQIH AL BIAH DALAM 

MEMBANGUN LINGKUNGAN YANG BERSIH DAN SEHAT DI LINGKUNGAN 

PESANTREN. Community Development Journal : Jurnal Pengabdian Masyarakat, 

5(6), 11268–11272. https://doi.org/10.31004/cdj.v5i6.37599 

Sa’edi, M., Dannur, M., Sayyi, A., & Al-Islam, M. (2025). Integrating Ecological Awareness 

Through Islamic Religious Education: A Case Study At An-Nidhamiyah Islamic 

Boarding School, Pamekasan. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 18(2), 

172–187. https://doi.org/10.37812/fikroh.v18i2.1804 

Sahrowi, A., Harianto, S., & Sayyi, A. (2025). Implementasi Pembelajaran Berbasis 

Humanistik dalam Meningkatkan Spiritualitas Santri di Pesantren Darul Ulum 

Banyuanyar Pamekasan. Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 1(1), 14–24. 

https://doi.org/10.32806/jspai.v1i1.912 

Sayyi, A., Afandi, A., & Al-Manduriy, S. M. (2023). Tolerance Formation for Children in 

Multi-religious Families at Pamekasan Avalokitesvara Temple Complex: Multicultural 

Islamic Education Perspectives. Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 

13(2), 164–176. https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4020 

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025). Bridging Tradition and 

Multiculturalism in Islamic Jurisprudence Education. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002 

Sayyi, A., Fathriyah, I., Zainullah, Z., & Al-Manduriy, S. M. (2022). Multicultural Islamic 

Education as Conflict Resolution for Multi-Ethnic and Religious Communities in 

Polagan Galis Pamekasan. Akademika, 16(2). https://doi.org/10.30736/adk.v16i2.1194 

Sayyi, A., & Fithriyah, I. (2025). TRANSFORMASI MODERASI BERAGAMA MELALUI 



 

77  

KEGIATAN KOLOMAN SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN ISLAM DI 

KELURAHAN LAWANGAN DAYA PADEMAWU PAMEKASAN. 

DEVELOPMENT: Journal of Community Engagement, 4(3), 320–334. 

https://doi.org/10.46773/djce.v4i3.2519 

Sayyi, A., Mashuri, S., Afandi, A., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). MODERATE ISLAMIC 

EDUCATION CURRICULUM DESIGN: REALIZING TOLERANCE AMIDST 

SOCIAL DIVERSITY IN THE ERA OF SOCIETY 5.0. Jurnal Konseling Pendidikan 

Islam, 6(3), 261–277. https://doi.org/10.32806/jkpi.v6i3.1184 

Sayyi, A., & Rofiqi. (2024). Transformasi Pendidikan Islam: Moderasi Beragama Dalam 

Tradisi Pesantren Salaf Di Era Global. Akademika, 18(2), 56–70. 

https://doi.org/10.30736/adk.v18i2.2328 

Taylor, B. (2009). Dark Green Religion: Nature Spirituality and the Planetary Future. 

University of California Press. 

Tucker, M. E. (2011). Worldly Wonder: Religions Enter Their Ecological Phase. Open Court. 

Wenger, E. (1999). Communities of Practice: Learning, Meaning, and Identity. Cambridge 

University Press. 

Yusuf, M., & Marjuni, K. N. (2022). Environmental Ethics from Perspective of the Quran and 

Sunnah. Religia, 25(2), 246–263. https://doi.org/10.28918/religia.v25i2.847 

 


