
 

JSPAI 
12

0 

 

`  

KHGT MUHAMMADIYAH: Bukti Nyata Islam Sejalan dengan Ilmu 

Pengetahuan Modern 
 

 Nadiva Gita Syamsiyah1), Cantika Adelia Fahmasari2), Ahmad Fu’ad Abdul Baqi3) 
1)Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Institut Ahmad Dahlan, 

Probolinggo, Indonesia 

Email: 1nadivagita@gmail.com, 2cntkadelia1033@gmail.com, 
3mizocuprobolinggo@gmail.com 

 
Received: 16/01/2023  Accepted: 15/02/2023  Publications: 21/03/2025 

 

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To 

view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

   

Abstrak 

Perbedaan penetapan awal bulan Qamariyah terutama Ramadhan, Syawal, dan Dzulhijjah masih menjadi 

fenomena berulang yang berdampak pada kebersamaan umat serta kepastian penyelenggaraan ibadah dan 

aktivitas sosial. Muhammadiyah menggagas Kalender Hijriah Global Tunggal (KHGT) sebagai ikhtiar penyatuan 

penanggalan Hijriah dengan prinsip one day one date agar satu hari yang sama memiliki satu tanggal Hijriah 

yang sama secara global. Penelitian ini bertujuan menjelaskan definisi dan tujuan KHGT, menguraikan landasan 

ilmiahnya khususnya hisab hakiki dan pendekatan visibilitas hilal serta keterkaitannya dengan dalil syar‘i, 

menunjukkan bagaimana KHGT merepresentasikan keharmonisan Islam dan sains modern dalam penentuan 

waktu ibadah, dan memetakan tantangan implementasinya pada tingkat regional dan global. Metode yang 

digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis library research dengan teknik dokumentasi dan analisis isi 

terhadap literatur jurnal Indonesia lima tahun terakhir serta dokumen relevan yang membahas KHGT, kriteria 

visibilitas hilal, dan dinamika MABIMS atau Neo MABIMS. Hasil kajian menunjukkan bahwa KHGT berorientasi 

pada kepastian dan prediktabilitas kalender melalui pemanfaatan astronomi modern yang terukur dan dapat 

direplikasi, sementara legitimasi syar‘i dipahami melalui pembacaan dalil yang menekankan tujuan kepastian 

masuknya bulan. KHGT memperlihatkan relasi komplementer antara syariat sebagai orientasi normatif dan sains 

sebagai instrumen verifikasi. Tantangan utama berada pada ranah konsensus, meliputi perbedaan kriteria 

antarormas dan antarnegara, penerimaan terhadap standar regional seperti MABIMS atau Neo MABIMS, serta 

kebutuhan kesepakatan internasional terkait matlak dan garis tanggal Hijriah global. 

Kata Kunci: KHGT, Hisab Hakiki, Visibilitas Hilal 

Abstract 

Differences in determining the beginning of lunar months particularly Ramadan, Shawwal, and Dhu al-Hijjah 

remain a recurring phenomenon that affects Muslim communal cohesion and the certainty of religious and social 

scheduling. Muhammadiyah proposes the Single Global Hijri Calendar or Kalender Hijriah Global Tunggal 

(KHGT) as an effort to unify the Hijri calendar based on the one day one date principle so that the same civil day 

corresponds to a single Hijri date worldwide. This study aims to explain the definition and objectives of KHGT, 

examine its scientific foundations particularly hisab hakiki or astronomical calculation and crescent visibility 

approaches along with their linkage to Islamic legal proofs, demonstrate how KHGT reflects harmony between 

Islam and modern science in determining worship times, and identify challenges to its regional and global 

implementation. The research employs a qualitative library research design using documentation and content 

analysis of Indonesian journal literature from the last five years as well as relevant KHGT-related documents. The 

findings show that KHGT emphasizes calendar certainty and long-term predictability through measurable and 

replicable modern astronomical computation, while its shar‘i legitimacy is framed through interpretive readings 

that prioritize ensuring the verified entry of a new lunar month. KHGT thus demonstrates a complementary 

relationship in which Islamic law provides normative aims and science functions as a verification instrument. The 

main challenges lie in consensus building, including differing criteria among organizations and states, acceptance 

of regional standards such as MABIMS or Neo MABIMS, and the need for international agreement on matlak and 

 

JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 

Volume 01 Nomor 01, Maret 2025 
ISSN 3123-5441 
Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai 

mailto:nadivagita@gmail.com
mailto:cntkadelia1033@gmail.com
mailto:mizocuprobolinggo@gmail.com


 

121  

a global Hijri date line. 

Keywords: KHGT, Hisab Hakiki, Crescent Visibility 

 

 
Pendahuluan 

Kalender Hijriah merupakan sistem penanggalan berbasis peredaran Bulan yang menjadi rujukan 

utama dalam penentuan waktu ibadah mahdhah terutama puasa Ramadan, Idulfitri, dan rangkaian ibadah 

Zulhijah. Dalam konteks masyarakat Muslim modern yang mobilitasnya tinggi, lintas negara, dan 

ditopang sistem informasi global, kebutuhan terhadap kalender yang presisi, seragam, dan dapat 

diprediksi jauh hari menjadi semakin mendesak. Namun, realitas yang terus berulang menunjukkan 

bahwa penetapan awal bulan Qamariyah masih kerap menghadirkan perbedaan, baik karena variasi 

pemahaman terhadap nash maupun perbedaan pendekatan metodologis antara hisab (perhitungan 

astronomi) dan rukyat (observasi hilal). Perbedaan tersebut bukan hanya isu teknis, tetapi juga 

menimbulkan kebingungan publik, polemik sosial, serta berpotensi mengganggu soliditas umat ketika 

memasuki momentum ibadah yang seharusnya mempersatukan (Hartono & Yunus, 2025). 

Fenomena perbedaan penetapan awal Ramadan dan Syawal di Indonesia dapat dipahami sebagai 

konsekuensi dari beragamnya kriteria yang digunakan oleh otoritas dan organisasi keagamaan: mulai 

dari kriteria wujūd al-hilāl hingga imkān ar-ru’yah yang diturunkan dari parameter visibilitas hilal. 

Situasi ini telah lama menjadi diskursus akademik sekaligus praktik sosial-keagamaan yang sensitif, 

karena beririsan langsung dengan legitimasi ibadah dan otoritas penetapan waktu. Di sisi lain, negara 

juga berupaya menghadirkan kriteria pemersatu melalui forum regional seperti MABIMS, yang pada 

periode sebelumnya dikenal dengan parameter minimal (antara lain) ketinggian hilal 2°, elongasi 3°, 

dan/atau umur Bulan 8 jam pasca-konjungsi; lalu berkembang menjadi Neo-MABIMS dengan 

parameter utama ketinggian 3° dan elongasi 6,4°. Perubahan ini menunjukkan adanya dinamika ilmiah 

berbasis data observasi dan evaluasi berkelanjutan, sekaligus memperlihatkan bahwa penentuan 

kalender Islam modern tidak dapat dilepaskan dari perkembangan sains astronomi (Farida Maratus, 

2022; Maghfirah Alifta, 2024) 

Dalam lanskap tersebut, Muhammadiyah menggagas Kalender Hijriah Global Tunggal (KHGT) 

sebagai ijtihād kontemporer yang diarahkan pada terwujudnya keseragaman kalender Islam secara 

global dengan prinsip “satu hari satu tanggal” untuk seluruh dunia. Secara konseptual, KHGT 

ditawarkan sebagai jalan keluar dari fragmentasi kalender yang selama ini membuat umat Islam di 

berbagai kawasan dapat memulai dan mengakhiri bulan yang sama pada tanggal yang berbeda. 

Muhammadiyah menempatkan kepastian penanggalan sebagai kebutuhan peradaban (civilizational 

need) bukan sekadar kebutuhan administratif karena penanggalan menjadi infrastruktur sosial bagi 

keteraturan ibadah, pendidikan, layanan publik, serta koordinasi umat lintas batas negara (Pimpinan 

Pusat Muhammadiyah, 2025). Dengan demikian, KHGT hadir bukan hanya sebagai agenda tajdīd 

internal organisasi, melainkan juga sebagai kontribusi gagasan bagi problem kalender Islam yang 

bersifat global. 

Definisi operasional dalam penelitian ini dipahami secara naratif sebagai berikut: KHGT adalah 

sistem kalender Hijriah global yang disusun berbasis hisab hakiki kontemporer yakni perhitungan 

astronomi yang menggunakan data dan model modern untuk menentukan posisi Bulan-Matahari secara 

presisi serta memanfaatkan konsep visibilitas hilal sebagai basis rasional penetapan awal bulan secara 

global (Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2025). Adapun visibilitas hilal dipahami sebagai pendekatan 

ilmiah yang menilai kemungkinan tampaknya hilal melalui parameter astronomis (misalnya ketinggian 

hilal, elongasi, dan faktor-faktor pendukung), sehingga penetapan awal bulan tidak berhenti pada 

perdebatan “terlihat atau tidak terlihat” secara faktual di satu titik, melainkan berpijak pada pengetahuan 

ilmiah yang dapat diuji, direplikasi, dan diproyeksikan. Dalam konteks Indonesia, istilah 



 

122  

MABIMS/Neo-MABIMS dipahami sebagai rujukan kriteria imkān ar-ru’yah yang dipakai dalam 

koordinasi penetapan awal bulan di kawasan Asia Tenggara, yang berdampak langsung pada kebijakan 

penetapan hari besar keagamaan (Alifta, 2024; Maratus, 2022). 

Landasan ilmiah KHGT memperlihatkan upaya integrasi antara tradisi keagamaan dan 

metodologi sains modern. Pada satu sisi, hisab menyediakan kepastian, prediktabilitas, dan akurasi 

tinggi sehingga kalender dapat disusun jauh ke depan dan seragam lintas wilayah; pada sisi lain, konsep 

visibilitas hilal memfungsikan sains sebagai alat verifikasi rasional terhadap kemungkinan tampaknya 

hilal, sehingga diskursus kalender bergerak dari sekadar klaim otoritas menuju argumentasi berbasis 

data (Sayyi, Asmuki, dkk., 2025). Secara historis, perdebatan hisab dan rukyat menunjukkan adanya 

spektrum pemaknaan terhadap hadis rukyat, termasuk persoalan bagaimana menempatkan “melihat 

hilal” sebagai indikator syar‘i ketika sains astronomi telah mampu memetakan posisi hilal secara presisi. 

Sejumlah kajian menegaskan bahwa ketegangan ini sering terjadi karena masing-masing pihak 

menekankan aspek tertentu: tradisi observasi langsung (rukyat bil fi‘li) pada satu sisi, dan kepastian 

ilmiah melalui perhitungan pada sisi lain (Hartono & Yunus, 2025). 

Dalam kerangka dalil syar‘i, penelitian-penelitian hadis di Indonesia menunjukkan bahwa hadis-

hadis rukyat dapat dibaca secara kontekstual sehingga ruang ijtihad tetap terbuka untuk pemanfaatan 

sains dalam penentuan awal bulan. (Nurkhanif, 2018), misalnya, menyoroti bagaimana perbedaan 

madzhab rukyat dan hisab tidak semestinya berujung pada kebuntuan, sebab diskursus hermeneutik 

membuka kemungkinan memahami indikator syar‘i secara lebih proporsional dengan memperhatikan 

konteks, tujuan, serta perangkat pengetahuan yang tersedia. Dengan kata lain, KHGT dapat ditelaah 

sebagai bentuk “rasionalisasi ibadah” yang tidak mengubah substansi syariat, melainkan memperkuat 

ketepatan penentuan waktunya melalui perangkat sains yang sahih dan terukur (Nurkhanif, 2018; 

Ritonga dkk., 2024) 

Dari perspektif relasi Islam dan sains, KHGT relevan dibahas sebagai bukti konkret bahwa Islam 

bukan antitesis ilmu pengetahuan modern. Justru, persoalan penentuan waktu ibadah sejak awal 

merupakan ruang yang sangat dekat dengan observasi alam dan perhitungan astronomi; sains berfungsi 

sebagai sarana memastikan waqt (ketepatan waktu) agar pelaksanaan ibadah tidak berada dalam 

ketidakpastian. Dalam praktiknya, peralihan dari dominasi observasi visual menuju pemanfaatan 

perhitungan astronomi modern tidak harus dipahami sebagai “menggantikan dalil”, melainkan sebagai 

penguatan cara memastikan indikator syar‘i melalui pengetahuan yang semakin presisi. Karena itu, 

KHGT dapat diposisikan sebagai model keharmonisan: syariat menyediakan orientasi normatif 

(kewajiban ibadah pada waktunya), sedangkan sains menyediakan instrumen objektif untuk memastikan 

batas waktu tersebut secara global (Hartono & Yunus, 2025; Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2025). 

Berbagai kajian di Indonesia telah mengulas persoalan serta dinamika dalam penetapan awal 

bulan. Perbedaan metode dan kriteria yang digunakan terbukti kerap memicu ketegangan sosial-

keagamaan yang berulang, sehingga menegaskan pentingnya perumusan titik temu yang dapat diterima 

baik secara ilmiah maupun syar‘i. Kajian hadis oleh (Nurkhanif, 2018) menawarkan pembacaan kritis 

atas hadis rukyat dan menekankan pentingnya pendekatan interpretatif agar perbedaan tidak membeku 

menjadi konflik. Pada aspek kebijakan kriteria, (Farida Maratus, 2022) menelaah implementasi Neo-

MABIMS dalam konteks Indonesia dan memperlihatkan bagaimana penerapan kriteria visibilitas hilal 

berinteraksi dengan sistem penetapan di tingkat negara. Lebih spesifik pada KHGT, (Maghfirah Alifta, 

2024) mengulas persinggungan KHGT dan Neo-MABIMS serta menempatkan imkān ar-ru’yah sebagai 

“titik singgung” yang memungkinkan dialog antar-kerangka. Di sisi lain, (Ritonga dkk., 2024) 

memetakan transformasi metode penetapan awal bulan di internal Muhammadiyah dan menunjukkan 

bahwa orientasi tajdīd mendorong Muhammadiyah terus memperbarui ijtihadnya agar selaras dengan 

kebutuhan umat. Kajian berbasis penerimaan publik juga mulai muncul; misalnya (Fikri & Anas, 2025) 

menunjukkan adanya kebutuhan membaca kesiapan dan penerimaan masyarakat terhadap agenda 

kalender global secara empiris, sedangkan (Hidayat dkk., 2024) menegaskan bahwa pemahaman warga 



 

123  

terhadap KHGT masih memerlukan sosialisasi yang sistematis. 

Walaupun demikian, masih terlihat ruang penelitian yang perlu diisi: banyak studi berfokus pada 

aspek teknis (parameter visibilitas, kriteria, atau perbandingan metode) dan aspek normatif (pembacaan 

dalil), tetapi belum cukup menempatkan KHGT secara eksplisit sebagai “jembatan epistemologis” yang 

memperlihatkan keselarasan Islam dengan sains modern dalam satu kerangka argumentasi utuh mulai 

dari definisi, landasan ilmiah, legitimasi syar‘i, hingga tantangan implementasi global. Padahal, 

tantangan implementasi KHGT tidak berhenti pada diskursus internal Indonesia, melainkan mencakup 

persoalan keragaman kriteria antar-ormas/negara, tarik-menarik adopsi terhadap standar regional seperti 

MABIMS/Neo-MABIMS, serta kebutuhan ijtihād jamā‘ī dalam bentuk konsensus internasional agar 

prinsip “satu hari satu tanggal” dapat diterima secara luas (Farida Maratus, 2022; Fikri & Anas, 2025; 

Maghfirah Alifta, 2024). Urgensi penelitian ini semakin menguat karena KHGT telah memasuki fase 

implementatif di lingkungan Muhammadiyah, sehingga kebutuhan kajian yang menjelaskan rasionalitas 

ilmiah dan argumentasi syar‘i secara komunikatif menjadi krusial untuk mencegah polarisasi, 

memperkuat literasi falak, serta membuka ruang diplomasi kalender di tingkat global (Hidayat dkk., 

2024; Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2025). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan: (1) menjelaskan definisi dan tujuan 

KHGT yang digagas Muhammadiyah; (2) menganalisis landasan ilmiah KHGT khususnya hisab hakiki 

dan visibilitas hilal serta keterkaitannya dengan dalil syar‘i; (3) menguraikan bagaimana KHGT 

merepresentasikan keharmonisan Islam dan sains modern dalam penentuan waktu ibadah; dan (4) 

mengidentifikasi tantangan implementasi KHGT pada level regional-global, termasuk perbedaan 

kriteria antar-otoritas, dinamika adopsi MABIMS/Neo-MABIMS, serta kebutuhan konsensus 

internasional. Manfaat penelitian ini diharapkan bersifat teoritis dan praktis: secara teoritis memperkaya 

khazanah ilmu falak dan fikih kalender melalui pembacaan integratif sains-syariah; secara praktis 

memberi masukan bagi edukasi publik, penguatan literasi penentuan waktu ibadah, serta pengembangan 

strategi komunikasi dan diplomasi kalender agar upaya penyatuan tidak berhenti sebagai wacana, 

melainkan bergerak menuju kesepahaman yang dapat dijalankan lintas wilayah. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian dalam artikel ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan 

library research (studi kepustakaan) (Najmi, 2024). Penelitian kepustakaan dipilih karena fokus kajian 

berada pada penelusuran, penguatan, dan analisis kritis terhadap gagasan KHGT Muhammadiyah, 

termasuk landasan ilmiah-astronomisnya (misalnya hisab hakiki dan visibilitas hilal), relasinya dengan 

dalil syar‘i, serta tantangan implementasinya pada level nasional hingga global. Dengan demikian, data 

utama penelitian ini berupa sumber-sumber tertulis yang relevan, bukan hasil pengukuran lapangan atau 

eksperimen. Populasi dalam penelitian ini adalah seluruh literatur ilmiah dan dokumen rujukan yang 

membahas kalender Hijriah, penentuan awal bulan Qamariyah, serta wacana unifikasi kalender Islam, 

baik dalam konteks Indonesia maupun global. Sampel penelitian (dalam makna sampel sumber data) 

ditetapkan secara purposif, yaitu literatur yang secara langsung memuat pembahasan KHGT 

Muhammadiyah, kriteria visibilitas hilal, hisab-rukyat, dan kebijakan atau kriteria regional seperti 

MABIMS/Neo-MABIMS. Sumber utama meliputi dokumen resmi KHGT yang diterbitkan 

Muhammadiyah serta artikel-artikel jurnal Indonesia yang relevan untuk membangun kerangka 

konseptual dan melihat peta perdebatan akademik. Sampel sumber dipilih dengan pertimbangan: (1) 

relevansi langsung dengan rumusan masalah; (2) kredibilitas (terbit di jurnal ilmiah dan/atau lembaga 

resmi); (3) kebaruan (diutamakan publikasi terbaru untuk isu implementasi, tanpa mengabaikan rujukan 

klasik yang masih menjadi fondasi konsep); dan (4) keterlacakan (memiliki identitas publikasi dan 

tautan akses yang jelas). 

Instrumen penelitian dalam studi kepustakaan ini adalah peneliti sendiri (human instrument) yang 

berperan dalam menetapkan fokus, melakukan seleksi sumber, mengekstraksi data, mengodekan 



 

124  

temuan, serta menyusun interpretasi (Sayyi, Muslimin, Fithriyah, dkk., 2025). Untuk menjaga 

keteraturan, digunakan lembar ekstraksi data literatur (misalnya tabel ringkas) yang memuat: identitas 

sumber (penulis, tahun, judul, jurnal/instansi), fokus kajian, konsep kunci (KHGT, hisab hakiki, 

visibilitas hilal, dalil syar‘i, MABIMS/Neo-MABIMS), temuan utama, serta relevansi temuan terhadap 

rumusan masalah. Selain itu, digunakan pedoman analisis konsep dan pedoman analisis isi untuk 

memastikan setiap sumber dibaca secara konsisten dan dapat dibandingkan secara sistematis. Prosedur 

penelitian ditempuh melalui beberapa tahap yang saling berurutan. Pertama, peneliti menetapkan 

batasan konseptual dan kata kunci pencarian yang merepresentasikan objek kajian, seperti “Kalender 

Hijriah Global Tunggal”, “KHGT Muhammadiyah”, “visibilitas hilal”, “hisab hakiki”, “imkān ar-

ru’yah”, serta “MABIMS/Neo-MABIMS”. Kedua, dilakukan penelusuran sumber pada jurnal 

Indonesia dan dokumen resmi terkait, kemudian dilakukan skrining awal berdasarkan judul, abstrak, 

dan kata kunci untuk memastikan relevansi. Ketiga, sumber yang lolos skrining dibaca penuh dan 

diekstraksi informasinya menggunakan lembar ekstraksi data. Keempat, dilakukan pengodean tema 

untuk mengelompokkan data ke dalam klaster sesuai rumusan masalah, misalnya klaster definisi dan 

tujuan KHGT; klaster landasan ilmiah dan relasi dengan dalil syar‘i; klaster relasi Islam-sains dalam 

penentuan waktu ibadah; serta klaster tantangan implementasi global. Kelima, peneliti melakukan 

sintesis naratif dengan membandingkan argumen antar-sumber, mengidentifikasi titik temu dan 

perbedaan, lalu menarik kesimpulan berbasis data kepustakaan yang telah diklasifik 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu menghimpun data dari dokumen 

resmi, artikel jurnal, dan publikasi ilmiah yang kredibel (Ismail dkk., 2025). Sementara itu, teknik 

analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis komparatif-kritis (Ridho, 2019). 

Analisis isi dipakai untuk menangkap makna, proposisi, dan argumentasi yang terkandung dalam teks. 

misalnya bagaimana KHGT didefinisikan, parameter ilmiah apa yang ditekankan, serta bagaimana dalil 

syar‘i diposisikan. Analisis komparatif digunakan untuk membandingkan KHGT dengan kerangka 

kriteria lain (misalnya MABIMS/Neo-MABIMS) dan untuk menilai bentuk tantangan implementasi 

pada level regional dan global berdasarkan temuan literatur. Keabsahan data dalam penelitian 

kepustakaan ini dijaga melalui triangulasi sumber, yakni membandingkan informasi yang sama dari 

beberapa rujukan berbeda (misalnya dokumen resmi Muhammadiyah, artikel jurnal falak/fiqh, dan 

kajian kebijakan kriteria) agar interpretasi tidak bergantung pada satu sumber tunggal. Selain itu, peneliti 

menerapkan audit trail sederhana dengan mencatat proses penelusuran, alasan pemilihan sumber, serta 

ringkasan temuan kunci setiap rujukan sehingga prosesnya dapat ditelusuri ulang. Untuk meminimalkan 

bias interpretasi, analisis dilakukan dengan membedakan secara tegas antara “deskripsi isi sumber” dan 

“kesimpulan peneliti”, serta memastikan setiap klaim yang bersifat faktual didukung rujukan yang jelas 

melalui sitasi body note. Dengan rancangan metode tersebut, penelitian ini diharapkan mampu 

menyajikan pemetaan argumentasi KHGT yang utuh mulai dari definisi dan tujuan, basis ilmiah-

astronomis serta koneksinya dengan dalil syar‘i, sampai pada tantangan implementasi secara sistematis, 

dapat diverifikasi, dan relevan bagi pengembangan wacana kalender Islam di Indonesia maupun dalam 

percaturan global. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Berdasarkan hasil telaah pustaka dari sejumlah jurnal Indonesia lima tahun terakhir, dapat 

ditegaskan bahwa pembahasan mengenai Kalender Hijriah baik pada level nasional maupun global 

selalu berangkat dari fenomena yang sama: umat Islam kerap memasuki bulan-bulan ibadah penting 

(terutama Ramadhan, Syawal, dan Dzulhijjah) dengan keputusan yang berbeda karena perbedaan 

metode dan/atau perbedaan kriteria (bukan sekadar perbedaan alat hitung). Dalam konteks Indonesia, 

literatur menunjukkan bahwa perubahan kriteria (misalnya transisi dari MABIMS lama ke MABIMS 

baru/Neo-MABIMS) belum otomatis menghapus perbedaan; malah, pada kondisi-kondisi astronomis 

tertentu, perbedaan justru berpotensi semakin sering karena standar batas minimal “kemungkinan 



 

125  

terlihatnya hilal” makin ketat, sementara sebagian ormas tetap menggunakan kriteria wujūd al-hilāl yang 

tidak mensyaratkan ambang visibilitas tertentu (Aini, 2022; Fitriyani dkk., 2024). 

Dalam lanskap itulah KHGT Muhammadiyah muncul sebagai sebuah ikhtiar yang tidak hanya 

bersifat praktis (menyatukan tanggal), tetapi juga bersifat epistemologis: KHGT mencoba 

memformulasikan “bahasa bersama” antara fiqh dan astronomi modern dengan menjadikan perhitungan 

(hisab) sebagai fondasi utama yang diterima total, sembari mengelola isu visibilitas hilal melalui 

pendekatan konseptual seperti “transfer imkān al-ru’yah”, gagasan one matlak, dan kesepakatan 

international date line agar kalender bisa bekerja pada skala global “one day–one date” (Dermawan & 

Abdullah, 2024). 

Secara operasional, KHGT dapat dipahami sebagai sistem penanggalan Hijriah global yang 

mengupayakan satu tanggal yang sama untuk satu hari yang sama di seluruh dunia (prinsip one day one 

date), sehingga kalender Hijriah dapat berfungsi bukan hanya untuk keperluan ibadah, melainkan juga 

untuk kepastian sosial (mu‘āmalah) yang menuntut prediktabilitas (Dermawan & Abdullah, 2024). 

Dalam literatur, dorongan unifikasi ini juga dipahami sebagai respons atas “kekacauan organisasi 

waktu” ketika penanggalan Hijriah digunakan lintas negara/komunitas tanpa standar global yang 

disepakati: agenda ibadah global, pendidikan, ekonomi, perjalanan, hingga pengelolaan kegiatan lintas 

kawasan menjadi tidak sinkron bila tanggal yang disebut “1 Ramadhan” atau “1 Syawal” tidak seragam 

(Dermawan & Abdullah, 2024) 

Tujuan KHGT (sebagaimana direkonstruksi dari kajian-kajian jurnal) tidak berhenti pada 

“mengurangi perbedaan” secara lokal, tetapi mengarah pada perumusan sistem kalender yang stabil, 

konsisten, dan bisa diramal jauh hari, sebuah karakter yang identik dengan kalender modern. Di titik ini, 

KHGT memposisikan diri sebagai “kalender” dalam pengertian modern: bukan sekadar catatan tanggal 

setelah peristiwa terjadi (misalnya setelah rukyat berhasil atau setelah istikmāl), melainkan sebuah 

sistem yang mampu menyediakan jadwal waktu ibadah untuk tahun-tahun mendatang dengan kepastian 

yang sama kuatnya seperti kalender Masehi, tanpa kehilangan rujukan syar‘i yang menjadi dasar ibadah 

(Fithriyah dkk., 2025) 

Hasil pembacaan terhadap artikel (Dermawan & Abdullah, 2024) menunjukkan bahwa pemikiran 

Syamsul Anwar (yang sering disebut sebagai salah satu motor gagasan kalender Islam global dalam 

diskursus Indonesia) memuat prinsip-prinsip kunci yang kemudian relevan untuk memahami arah 

KHGT, yaitu: (1) penerimaan total terhadap hisab; (2) konsep transfer imkān al-ru’yah; (3) penetapan 

satu matlak; dan (4) kesepakatan terhadap international date line. Jika diterjemahkan ke dalam bahasa 

sains modern, keempat prinsip tersebut sebenarnya menyasar “standarisasi parameter” dan “standarisasi 

batas wilayah tanggal” agar sistem kalender memiliki input yang seragam dan output yang seragam pula. 

Penerimaan total terhadap hisab dalam KHGT (sebagaimana dikemukakan dalam literatur) dapat 

dipahami sebagai keputusan metodologis bahwa penetapan awal bulan tidak diletakkan pada laporan 

pengamatan semata, melainkan pada kepastian perhitungan astronomi yang dapat diverifikasi, diulang, 

dan disepakati lintas komunitas ilmiah (Sayyi, Muslimin, Afandi, dkk., 2025). Di sini, konsep hisab 

hakiki yakni perhitungan berdasarkan posisi geometris benda langit yang “sebenarnya” (real/aktual) 

menurut data ephemeris berperan penting, karena hisab hakiki memungkinkan prediksi waktu ijtima‘ 

(konjungsi), posisi Bulan saat matahari terbenam, ketinggian Bulan, elongasi Bulan-Matahari, dan 

parameter lain yang dibutuhkan untuk memetakan potensi awal bulan (Aini, 2022; Anas dkk., 2023). 

Pada saat yang sama, literatur Indonesia lima tahun terakhir juga memperlihatkan bahwa 

perdebatan tidak berhenti pada “pakai hisab atau rukyat”, tetapi terutama pada “kriteria apa yang dipakai 

untuk mendefinisikan masuknya bulan baru”. (Aini, 2022) secara eksplisit memetakan benturan antara 

kriteria wujūd al-hilāl dan kriteria imkān al-ru’yah versi MABIMS, serta menunjukkan bahwa revisi 

MABIMS (dari MABIMS lama ke MABIMS baru) mengubah ambang minimal sehingga wilayah-

wilayah yang “aman” (cenderung sama hasilnya antar-kriteria) dan wilayah “rentan” (cenderung beda) 

menjadi berbeda komposisinya. Secara ringkas, MABIMS lama kerap dirumuskan dengan ambang 



 

126  

minimal (2° tinggi hilal, 3° elongasi, dan umur Bulan 8 jam pasca ijtima‘), sedangkan MABIMS 

baru/Neo-MABIMS menekankan (3° tinggi hilal dan 6,4° elongasi) sebagai batas minimal visibilitas 

hilal (Aini, 2022; Fitriyani dkk., 2024) 

Temuan (Fitriyani dkk., 2024) memperkuat gambaran tersebut dari sisi dampak praktis: dengan 

menganalisis data hisab ketinggian hilal rentang 1443–1452 H, ditemukan setidaknya 13 kejadian ketika 

posisi hilal memenuhi kriteria wujūd al-hilāl tetapi tidak memenuhi kriteria MABIMS baru sehingga 

secara struktural membuka ruang perbedaan awal bulan antara kelompok yang memegang wujūd al-

hilāl dan pihak yang mengikuti MABIMS baru. Dengan kata lain, “pengetatan” kriteria bukan jaminan 

kesatuan jika ekosistem keagamaan tidak menyepakati kriteria yang sama. 

Dalam konteks pertanyaan tentang landasan ilmiah KHGT, diskursus “visibilitas hilal” menjadi 

jembatan penting. Neo-MABIMS diposisikan dalam literatur sebagai kriteria yang lahir dari upaya 

menyesuaikan standar imkan rukyat dengan temuan-temuan pengamatan modern, sehingga angka 3° 

dan 6,4° dipahami sebagai “batas aman minimal” agar klaim terlihatnya hilal lebih selaras dengan data 

observasional dan kajian astronomi kontemporer (Farida Maratus, 2022; Rohman Karim & Mahsun, 

2024). Walaupun demikian, beberapa studi menunjukkan bahwa secara sosiologis, perubahan kriteria 

dapat menimbulkan friksi baru bila organisasi/negara memiliki tradisi ijtihād yang berbeda dan 

menganggap kriteria lamanya lebih sesuai dengan manhaj yang dianut (Anas dkk., 2023). 

Jika Neo-MABIMS menekankan “kemungkinan terlihat” sebagai syarat, maka wujūd al-hilāl 

menekankan “keberadaan hilal di atas ufuk” sebagai syarat masuk bulan baru. Di sinilah KHGT berada 

pada posisi yang menarik: KHGT secara ideologis ingin menjadi kalender global yang stabil, sehingga 

cenderung membutuhkan satu definisi operasional yang dapat distandardisasi secara global. Namun, 

literatur juga menunjukkan bahwa KHGT tidak menutup mata terhadap isu visibilitas; konsep transfer 

imkān al-ru’yah pada pemikiran Syamsul Anwar dapat dipahami sebagai cara untuk “mengalihkan 

konsepsi visibilitas” dari tuntutan pengamatan lokal-empiris yang sangat dipengaruhi cuaca/topografi 

menjadi parameter yang dapat dipindahkan dan dikelola di level global (Dermawan & Abdullah, 2024). 

Konsep transfer imkān al-ru’yah ini, menurut penulis, merupakan salah satu titik paling “sains-

modern” dalam diskursus kalender Islam, karena ia mengakui realitas bahwa observasi hilal dipengaruhi 

variabel non-astronomis (awan, polusi cahaya, kelembapan, turbulensi atmosfer, kualitas instrumen, 

kompetensi pengamat), namun kalender global tidak mungkin digantungkan pada variabel yang tidak 

bisa distandardisasi lintas negara. Dengan demikian, transfer imkān al-ru’yah dapat dibaca sebagai 

upaya mengekstraksi “makna syar‘i dari ru’yah” lalu menautkannya pada parameter astronomi yang 

relatif objektif, sehingga tujuan syariat (kepastian waktu ibadah dan kesatuan umat) dapat dicapai 

melalui perangkat sains yang dapat diuji. Pernyataan ini sejalan dengan arah argumen dalam literatur 

yang menekankan pentingnya kepastian dan konsistensi untuk meminimalkan mudarat sosial akibat 

perbedaan penetapan ibadah massal (Dewi dkk., 2025). 

Kaitannya dengan dalil syar‘i, hasil kajian menunjukkan dua pola besar penalaran: pertama, 

pendekatan tekstual yang memaknai perintah “melihat hilal” sebagai ta‘abbudī sehingga “melihat” harus 

dipahami secara literal; kedua, pendekatan kontekstual yang memaknai perintah tersebut dalam konteks 

kemampuan umat pada masa Nabi, sehingga ketika ilmu astronomi telah maju, perintah “melihat” dapat 

dipahami sebagai “memastikan masuknya bulan” dengan instrumen ilmu yang lebih presisi. (Holis dkk., 

2025) menegaskan dalam temuan artikelnya bahwa pihak yang mendukung hisab cenderung 

menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an dan Sunnah dengan tafsir kontekstual, sementara pihak yang 

menekankan rukyat sering menggunakan tafsir tekstual, serta akar perbedaan lebih banyak bersumber 

pada cara membaca teks (epistemologi penafsiran), bukan semata-mata pada “sains vs agama”. 

Dalam artikel (Maghfirah Alifta, 2024),diskusi ini dipersempit secara produktif: perbedaan 

KHGT dan Neo-MABIMS dikatakan terutama terletak pada “penafsiran hadis”. Artinya, perbedaan 

bukan pada pengingkaran sains atau pengabaian syariat, melainkan pada bagaimana hadis dipahami 

ketika dioperasionalkan menjadi kriteria kalender. Temuan penting (Maghfirah Alifta, 2024) adalah 



 

127  

penegasan bahwa imkān al-ru’yah dapat berperan sebagai “titik singgung” (tangent point) sekaligus 

ruang kompromi, karena ia cukup “empiris-ilmiah” untuk diterima dalam kerangka visibilitas, namun 

juga cukup “fiqhiyah” untuk mengakomodasi maksud hadis tanpa meniadakan spirit rukyat (Maghfirah 

Alifta, 2024). 

Bila ditarik ke kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, (Rohman Karim & Mahsun, 2024) menunjukkan 

bahwa kebijakan adopsi kriteria Neo-MABIMS dapat dibaca sebagai ikhtiar kemaslahatan (maslahah), 

terutama untuk menjaga harmoni dan kebersamaan umat (pada level ḥājiyyāt), tanpa mengubah 

substansi ibadah. Argumen ini penting untuk menempatkan perdebatan kalender pada ruang “instrumen” 

bukan “esensi”: yang dipertahankan adalah kewajiban puasa, Idul Fitri, dan penentuan Dzulhijjah; 

sementara instrumen penetapan awal bulan dapat mengalami ijtihād sesuai perkembangan ilmu 

((Rohman Karim & Mahsun, 2024). 

Lebih jauh, salah satu artikel (Soderi dkk., 2024) tentang rekonstruksi kriteria visibilitas hilal 

menekankan bahwa penerapan kriteria MABIMS baru dipandang sebagai langkah “bergerak maju” 

meninggalkan kriteria lama yang dianggap kurang sesuai dengan perkembangan sains astronomi; namun 

artikel itu juga jujur menyatakan bahwa perbedaan tetap akan berlangsung jika tidak ada kesepakatan 

tunggal mengenai kriteria yang dipakai. Pada bagian pembahasannya, artikel tersebut menampilkan 

realitas kelembagaan di Indonesia: Muhammadiyah masih bertahan pada wujūd al-hilāl, Persis dinilai 

paling dinamis (pernah berpindah kriteria dan kini mengikuti MABIMS baru), dan NU juga mengikuti 

perubahan MABIMS lama ke MABIMS baru (Astroislamica, 2024). Ini menunjukkan bahwa “masalah 

inti” bukan lagi sekadar metode, tetapi ekosistem otoritas dan penerimaan kriteria. 

Dalam konteks KHGT sebagai “bukti nyata Islam sejalan dengan ilmu pengetahuan modern”, 

temuan-temuan di atas mengantar pada satu simpulan diskursif: KHGT bukan proyek “menggantikan 

dalil dengan sains”, melainkan proyek “memformalkan dalil ke dalam sistem waktu modern” melalui 

sains. Jika kita melihat prinsip-prinsip Syamsul Anwar dalam (Dermawan & Abdullah, 2024) 

penerimaan total terhadap hisab, transfer imkān al-ru’yah, satu matlak, dan garis tanggal internasional 

maka tampak bahwa KHGT ingin menata ulang “ruang” dan “waktu” ibadah dengan logika global yang 

juga dipakai peradaban modern: standardisasi waktu, standardisasi batas tanggal, dan prediksi berbasis 

data (Dermawan & Abdullah, 2024).Pada titik ini, KHGT menampilkan keharmonisan Islam dan sains 

mode rn setidaknya dalam tiga aspek (Rahman & Fahruddin, 2025).  

Pertama, aspek epistemik: sains modern bekerja melalui pengukuran, model, dan verifikasi. 

Hisab hakiki dan parameter visibilitas hilal adalah wujud “pengukuran” dalam astronomi yang dapat 

diuji oleh siapa pun yang memiliki perangkat hitung yang sama. KHGT yang bertumpu pada hisab 

mengadopsi etos ini untuk memastikan bahwa penentuan waktu ibadah tidak bergantung pada variabel 

yang sulit distandardisasi secara global (Aini, 2022; Dermawan & Abdullah, 2024). 

Kedua, aspek institusional: kalender modern pada dasarnya adalah “konvensi publik” yang 

memerlukan kesepakatan sosial-politik, bukan sekadar kalkulasi ilmiah. KHGT mengandung kesadaran 

institusional ini melalui gagasan one matlak dan kesepakatan garis tanggal internasional. Ini 

mengafirmasi bahwa Islam, sebagai agama yang mengatur ritme ibadah kolektif, membutuhkan 

mekanisme sosial untuk membangun konsensus waktu; sains berperan memberi fondasi objektif, 

sementara institusi berperan mengikat kesepakatan (Sisilia, 2021). 

Ketiga, aspek kemaslahatan: modernitas menuntut kepastian jadwal. Dunia pendidikan, industri, 

logistik, dan layanan publik tidak mungkin menunggu “ketidakpastian tanggal” yang baru diputuskan 

mendekati hari H. Literatur menempatkan kebutuhan ini sebagai alasan kuat mengapa penyatuan 

kalender bukan sekadar agenda teknis falak, melainkan agenda sosial-keumatan. Di sini, KHGT (dan 

bahkan Neo-MABIMS) dapat dibaca sebagai upaya ijtihād untuk menghadirkan kepastian yang lebih 

maslahat bagi umat, karena perbedaan berulang di hari raya sering menimbulkan kebingungan sosial 

dan mengganggu simbol kebersamaan (Rokhim, 2024; Karim & Mahsun, 2024). 

Namun, agar argumen keharmonisan Islam-sains tidak jatuh menjadi klaim normatif semata, 



 

128  

literatur juga memberi peringatan: sains dapat menyelesaikan “soal hitung”, tetapi tidak otomatis 

menyelesaikan “soal penerimaan”. Di Indonesia, dua variabel paling menentukan adalah (1) perbedaan 

tradisi ijtihād ormas dan (2) mekanisme otoritas negara melalui sidang isbat (Muslifah, 2020). (Marwadi 

& Labib, 2025) menekankan pentingnya prospek peran NU dan Muhammadiyah menuju penyatuan 

kalender Islam di Indonesia yang secara implisit menunjukkan bahwa solusi teknis akan mandek tanpa 

dialog kelembagaan yang matang. 

Dalam bingkai tantangan implementasi pada level regional dan global, temuan-temuan jurnal 

terbaru memperlihatkan bahwa keragaman tidak hanya terjadi antar-ormas, tetapi juga antar-negara. 

Studi Mazahibuna (Angkat, 2022) membandingkan kriteria visibilitas hilal Indonesia (terutama pasca 

penerapan Imkān al-Ru’yah baru) dengan Malaysia dan Arab Saudi, dan menemukan bahwa perbedaan 

dipicu oleh variasi kriteria hisab, perbedaan tafsir prinsip ulil amri, serta makna simbolik hilal yang tidak 

selalu sama dalam kultur fikih tiap negara. Studi ini juga menyatakan bahwa kriteria KHGT 

Muhammadiyah dinilai selaras dengan kriteria Arab Saudi, sementara MABIMS baru berbeda dengan 

Saudi sebuah temuan yang penting karena menunjukkan bahwa “jalan menuju kalender global” tidak 

bisa hanya berdialog dengan konteks Asia Tenggara, tetapi juga perlu mengantisipasi bagaimana standar 

di Timur Tengah diposisikan dalam diplomasi kalender global. 

Bila dikaitkan dengan isu adopsi terhadap kriteria MABIMS, literatur Indonesia menunjukkan 

dilema yang cukup tajam. Neo-MABIMS dipromosikan sebagai upaya penyatuan regional karena 

MABIMS adalah forum Menteri Agama Brunei, Indonesia, Malaysia, dan Singapura yang 

menginginkan standar serumpun (Farida Maratus, 2022). Akan tetapi, kajian (Maghfirah Alifta, 2024) 

memperlihatkan bahwa ketika kriteria MABIMS baru bertemu ekosistem ormas yang masih beragam 

(khususnya yang memegang wujūd al-hilāl), maka potensi perbedaan nasional tetap terbuka. Dengan 

kata lain, MABIMS baru mungkin meningkatkan “konsistensi ilmiah visibilitas”, tetapi tidak otomatis 

meningkatkan “konsistensi sosial” jika tidak dibarengi konsensus nasional. 

Pada tataran implementasi KHGT sendiri, tantangan utamanya adalah membangun konsensus 

internasional tentang dua hal yang sangat teknis tetapi berdampak besar: (1) batas matlak global (apakah 

satu matlak untuk seluruh dunia atau pembagian zona) dan (2) penetapan garis tanggal Hijriah global 

(bagaimana berkorespondensi dengan international date line). Literatur yang mengulas prinsip Syamsul 

Anwar mengakui bahwa kesepakatan international date line adalah prasyarat agar “satu hari satu 

tanggal” dapat berlaku konsisten; tanpa itu, kalender global akan selalu berhadapan dengan realitas 

bahwa ketika suatu wilayah sudah memasuki hari baru, wilayah lain masih berada pada hari sebelumnya 

(Dermawan & Abdullah, 2024). 

Dari sudut pandang penulis, tantangan konsensus internasional ini bukan semata perbedaan 

“angka ketinggian hilal”, tetapi problem politik-otoritas pengetahuan: siapa yang berwenang 

menetapkan standar global, dan bagaimana standar itu dianggap sah oleh komunitas muslim yang sangat 

majemuk. Dalam praktik modern, standar global biasanya dibangun melalui lembaga internasional, 

kesepakatan lintas negara, serta penerimaan oleh komunitas ilmiah. Akan tetapi, dalam kalender Hijriah, 

legitimasi tidak hanya bersumber dari komunitas ilmiah, melainkan juga dari otoritas keagamaan, tradisi 

mazhab, dan rasa identitas komunitas. Karena itu, menurut penulis, KHGT berpeluang besar menjadi 

“jembatan” bila dipresentasikan bukan sebagai “standar Muhammadiyah”, melainkan sebagai “platform 

ilmiah” yang membuka ruang adopsi bertahap oleh negara/ormas lain. Gagasan “titik singgung” imkān 

al-ru’yah yang dikemukakan (Maghfirah Alifta, 2024) tampak relevan sebagai strategi komunikasi: 

unifikasi tidak harus dimulai dari keseragaman total, melainkan dari kesepakatan minimal yang 

dipahami adil oleh semua pihak. 

Berangkat dari literatur, terdapat setidaknya tiga skenario tantangan implementasi KHGT di 

tingkat regional-global. Pertama, skenario “pluralitas kriteria permanen”: masing-masing negara/ormas 

bertahan pada kriterianya, sehingga KHGT hanya berfungsi internal pada komunitas yang menerima. 

Skenario ini membuat KHGT tetap berguna untuk kepastian internal, tetapi tidak mencapai tujuan 



 

129  

kalender global. 

Kedua, skenario “konvergensi parsial”: terjadi pergeseran bertahap menuju kriteria yang dianggap 

paling kompatibel secara ilmiah dan paling mungkin diterima secara syar‘i. Dalam skenario ini, imkān 

al-ru’yah dapat menjadi bahasa kompromi karena ia memiliki basis observasional dan juga memiliki 

resonansi kuat dalam tradisi fikih rukyat. Literatur yang menempatkan imkān al-ru’yah sebagai titik 

singgung (Maghfirah Alifta, 2024) serta kajian yang memaknai perubahan kriteria sebagai maslahah 

(Rohman Karim & Mahsun, 2024) memberi dukungan konseptual bagi skenario ini. 

Ketiga, skenario “konsensus institusional”: negara-negara dan otoritas global (baik forum 

regional seperti MABIMS maupun forum yang lebih luas) menyepakati satu standar yang 

disosialisasikan secara sistematis. Di sini, tantangan terbesar adalah menyatukan penalaran fikih lintas 

tradisi, termasuk isu ulil amri yang dalam beberapa studi disebut ikut membentuk perbedaan penetapan 

(Marwadi & Labib, 2025). 

Dalam menilai apakah KHGT benar-benar menunjukkan keharmonisan Islam dan sains modern, 

penulis berpendapat bahwa indikator terkuatnya justru terletak pada keberanian KHGT menempatkan 

sains sebagai “alat penjamin kepastian” (verification tool) tanpa menggeser posisi wahyu sebagai 

“pemberi tujuan”. Selaras dengan argumen Rokhim (2024), teks-teks syar‘i terkait penentuan awal bulan 

bisa dipahami dengan dua kacamata: kacamata tekstual yang menekankan literalitas, dan kacamata 

kontekstual yang menekankan tujuan perintah. Menurut penulis, KHGT lebih cocok dibaca melalui 

kacamata kontekstual: Nabi memerintahkan metode yang realistis untuk kapasitas umat pada masanya, 

sementara umat modern diberi perangkat ilmu untuk memastikan tujuan yang sama—yakni kepastian 

dan ketepatan waktu ibadah dengan cara yang lebih presisi (Dewi dkk., 2025). 

Namun demikian, penting pula dicatat bahwa penggunaan hisab sebagai fondasi kalender global 

perlu disertai “transparansi ilmiah” agar tidak terjebak menjadi otoritas teknokratik yang sulit diakses 

publik. Ini bukan isu kecil, karena sebagian resistensi terhadap sistem kalender berbasis hisab sering 

kali bukan karena menolak sains, melainkan karena publik tidak melihat proses verifikasi yang “terasa” 

seperti rukyat (yang tampak empiris). Dalam kerangka ini, menurut penulis, salah satu strategi sosial 

KHGT adalah menghadirkan edukasi publik yang menjelaskan bahwa hisab hakiki juga bersifat empiris 

dalam bentuk lain: ia dibangun dari data pengamatan jangka panjang, model matematika, dan koreksi 

yang terus-menerus dilakukan komunitas astronomi. Dengan demikian, “kesaksian” (shahādah) dalam 

arti modern dapat berupa kepastian ilmiah yang dapat direplikasi. Gagasan semacam ini menemukan 

resonansinya dalam literatur yang memposisikan integrasi syariat dan sains sebagai kebutuhan untuk 

mengurangi konflik sosial akibat perbedaan penetapan awal bulan (Rohman Karim & Mahsun, 2024). 

Pada level praktik kebijakan, artikel (Soderi dkk., 2024) menyoroti dimensi lain yang tidak boleh 

diabaikan: dinamika “ego organisasi” dan tantangan menyatukan umat ketika kriteria yang disepakati 

tidak tunggal. Walaupun istilah tersebut muncul dalam konteks kritik, ia justru membantu menjelaskan 

bahwa unifikasi kalender memerlukan etika kolektif dan keberanian untuk berkompromi pada wilayah 

yang bersifat instrumen. Jika semua pihak sepakat bahwa tujuan utamanya adalah kemaslahatan 

kebersamaan, maka “zona kompromi” harus diperluas. Di sinilah relevansi gagasan (Maghfirah Alifta, 

2024) tentang imkān al-ru’yah sebagai titik singgung: kompromi yang realistis sering bukan kompromi 

total, melainkan kompromi pada parameter yang dapat diterima sebagai “cukup syar‘i” dan “cukup 

ilmiah” (Maghfirah Alifta, 2024; Soderi dkk., 2024). 

Berpijak pada seluruh temuan di atas, penulis menyimpulkan bahwa KHGT Muhammadiyah 

dapat dibaca sebagai bukti konkret bahwa Islam tidak berseberangan dengan ilmu pengetahuan modern, 

melainkan mampu berinteraksi secara kreatif dan metodologis. KHGT menunjukkan pola ijtihād yang 

khas: (1) mengakui otoritas teks wahyu sebagai sumber tujuan ibadah; (2) mengakui otoritas sains 

sebagai alat memastikan ketepatan; dan (3) menyadari bahwa kalender adalah institusi sosial yang 

memerlukan konsensus. Di sisi lain, tantangan KHGT juga menjadi bukti bahwa keharmonisan Islam-

sains bukan hanya soal benar secara hitungan, melainkan juga soal diterima secara kolektif. Tanpa 



 

130  

konsensus (nasional maupun internasional), sistem kalender apa pun baik KHGT maupun Neo-

MABIMS akan terus berhadapan dengan realitas keragaman manhaj, otoritas, dan budaya fikih yang 

berbeda (Aini, 2022). 

Menurut penulis, langkah paling strategis untuk menjadikan KHGT lebih “global” bukan hanya 

memperkuat argumen astronomi (karena argumen itu sudah relatif mapan), tetapi memperluas ruang 

temu melalui dua jalur paralel: jalur ilmiah (penguatan standardisasi parameter yang transparan) dan 

jalur fikih-sosiologis (dialog lintas-ormas/negara tentang apa yang dianggap “cukup” untuk memenuhi 

maksud dalil). Dalam jalur kedua ini, body of knowledge yang disediakan jurnal-jurnal Indonesia lima 

tahun terakhir sudah memberi peta: perbedaan utamanya adalah penafsiran hadis, perbedaan kriteria, 

dan perbedaan otoritas. Maka, jika KHGT ingin menjadi bukti keharmonisan Islam-sains yang benar-

benar berdampak, ia perlu hadir sebagai proyek bersama umat, bukan sekadar proyek satu kelompok; 

dan secara metodologis, titik singgung seperti imkān al-ru’yah patut diprioritaskan sebagai “bahasa 

damai” yang mengurangi resistensi (Rohman Karim & Mahsun, 2024). 

 

SIMPULAN 

 Simpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa Kalender Hijriah Global Tunggal (KHGT) 

yang digagas Muhammadiyah dapat dipahami sebagai desain kalender Hijriah yang diarahkan untuk 

menghasilkan keseragaman tanggal Hijriah pada skala dunia dengan prinsip one day–one date, sehingga 

satu hari yang sama tidak melahirkan dua tanggal Hijriah yang berbeda pada komunitas Muslim di 

wilayah yang berlainan. Dalam kerangka tersebut, tujuan KHGT tidak berhenti pada penyederhanaan 

administrasi ibadah, tetapi menargetkan kepastian dan keteraturan waktu ibadah yang dapat diprediksi 

jauh hari, sekaligus mereduksi ketegangan sosial yang berulang akibat perbedaan penetapan awal bulan 

Qamariyah. Literatur Indonesia lima tahun terakhir memperlihatkan bahwa agenda unifikasi kalender 

menjadi kebutuhan yang semakin kuat seiring meningkatnya kompleksitas kehidupan modern yang 

menuntut jadwal pasti, sementara praktik penentuan awal bulan yang beragam masih menyisakan ruang 

perbedaan yang terus berulang (Dermawan & Abdullah, 2024; Ritonga dkk., 2024). 

 Hasil pembahasan juga menegaskan bahwa landasan ilmiah KHGT bertumpu pada penerimaan 

hisab hakiki kontemporer sebagai basis utama penetapan kalender, dengan penggunaan parameter 

astronomis yang dapat dihitung, diuji, dan direplikasi oleh siapa pun dengan data yang sama. Dalam 

konteks visibilitas hilal, temuan kajian menunjukkan bahwa perdebatan di Indonesia cenderung bergeser 

dari sekadar “hisab versus rukyat” menjadi “perbedaan kriteria” seperti wujūd al-hilāl dan imkān al-

ru’yah, termasuk dinamika penerapan kriteria regional seperti MABIMS/Neo-MABIMS yang memiliki 

konsekuensi langsung pada potensi perbedaan awal bulan di kondisi astronomis tertentu (Aini, 2022; 

Rohman Karim & Mahsun, 2024). Keterkaitan KHGT dengan dalil syar‘i, sebagaimana ditunjukkan 

dalam literatur, tidak berada pada posisi meniadakan hadis rukyat, melainkan pada cara menempatkan 

“ru’yah” sebagai indikator syar‘i yang dapat dipahami secara kontekstual sebagai perintah untuk 

memastikan masuknya bulan dengan perangkat ilmu yang paling kuat pada masanya. Karena itu, 

perbedaan sikap terhadap KHGT seperti yang tampak dalam beberapa kajian lebih banyak berakar pada 

perbedaan pola penafsiran (tekstual-kontekstual) dan bukan pada pertentangan inheren antara agama 

dan sains (Maghfirah Alifta, 2024). 

 Dengan basis tersebut, KHGT memperlihatkan keharmonisan Islam dan sains modern dalam 

penentuan waktu ibadah melalui relasi yang saling melengkapi: syariat menyediakan orientasi normatif 

(kewajiban ibadah pada waktunya dan semangat kebersamaan umat), sedangkan sains menyediakan 

instrumen objektif untuk memastikan batas waktu itu secara presisi dan konsisten. Dalam bacaan ini, 

sains tidak diposisikan sebagai pengganti wahyu, melainkan sebagai alat verifikasi (verification tool) 

untuk mencapai tujuan syariat pada ruang yang bersifat instrumental. Menurut penulis, justru pada titik 

inilah KHGT dapat dibaca sebagai bukti nyata kompatibilitas Islam dengan ilmu pengetahuan modern: 

KHGT memperlihatkan keberanian melakukan ijtihād yang metodologis mengakui keterukuran 



 

131  

astronomi modern, sekaligus menjaga tujuan syar‘I seraya menempatkan kalender sebagai infrastruktur 

peradaban yang menuntut kepastian, transparansi, dan konsistensi agar kemaslahatan kolektif tercapai 

(Rohman Karim & Mahsun, 2024). 

 Namun, penelitian ini juga menegaskan bahwa tantangan terbesar KHGT bukan berada pada 

“akurasi hitungan”, melainkan pada “penerimaan kolektif” dalam ekosistem regional dan global. 

Perbedaan kriteria antar-ormas dan antar-negara, kebijakan negara yang beragam, serta dinamika adopsi 

dan pembaruan kriteria MABIMS/Neo-MABIMS membuat upaya unifikasi tidak cukup diselesaikan 

lewat argumentasi astronomi semata. Kajian komparatif terbaru menunjukkan bahwa perbedaan standar 

antarnegara misalnya perbandingan antara Indonesia, Malaysia, dan Arab Saudi ikut memengaruhi peta 

peluang penyatuan kalender global karena terkait dengan tradisi fikih, otoritas penetapan (ulil amri), dan 

kultur keberagamaan yang berbeda (Sisilia, 2021). Di tingkat nasional, literatur juga menegaskan bahwa 

peran dialog dan kesepahaman antara ormas besar menjadi faktor kunci agar arah penyatuan tidak 

berhenti pada wacana, melainkan bergerak menuju titik temu yang operasional (Marwadi & Labib, 

2025). Menurut penulis, jalan yang paling realistis bagi implementasi KHGT pada level luas adalah 

strategi konvergensi bertahap: memperluas literasi publik dan transparansi sains hisab (agar tidak 

dianggap “elitis”), memperkuat etika dialog fikih (agar perbedaan tidak menjadi simbol kompetisi), serta 

mendorong forum lintas-otoritas yang menjadikan imkān al-ru’yah dan prinsip kemaslahatan sebagai 

ruang temu yang paling mungkin dinegosiasikan. Dengan demikian, KHGT tidak hanya tampil sebagai 

gagasan teknis Muhammadiyah, tetapi sebagai kontribusi konseptual bagi peradaban Muslim modern 

yang membutuhkan kalender yang pasti, seragam, dan tetap berakar pada legitimasi syar‘i yang dapat 

diterima secara luas (Maghfirah Alifta, 2024). 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aini, S. (2022). A Discourse of Mabims New Criteria: Reading Difference Frequency Between Wujud 

al-Hilal and Imkan ar-Rukyat. Justicia Islamica, 19(1), 113–131. 

https://doi.org/10.21154/justicia.v19i1.3394 

Anas, W. R., Fatmawati, & Chotban, S. (2023). Implementasi Kriteria Visibilitas Neo-MABIMS dalam 

Penentuan Awal Bulan Hijriah. HISABUNA: Jurnal Ilmu Falak, 4(2), 76–86. 

https://doi.org/10.24252/hisabuna.v4i2.36962 

Angkat, M. A. (2022). Payung Hukum Penetapan Awal Bulan Qamariyah. Advances in Humanities and 

Contemporary Studies, 3(1), 114–125. https://doi.org/10.30880/ahcs.2022.03.01.011 

Dermawan, D., & Abdullah, J. (2024). Al-Hisab: Journal of Islamic Astronomy The Global Islamic 

Calendar According to Syamsul Anwar’s Thoughts. 1(3), 142–147. 

https://jurnal.umsu.ac.id/index.php/alhisab/article/view/20848 

Dewi, F., Fitri Rohimah, A., Nabila Kurnia Ranadhani Perbedaan Madzhab dalam Menentukan Awal 

Bulan Hijriah, K., Krisis atas Pendekatan Hisab dan Rukyah, S., Muhammad Musta, A., Nasoha, 

in, Fikriyyah, H., Farah Dewi, W., Nabila Kurnia Ranadhani, K., Bulan Hijriah, A., & Kritis, S. 

(2025). Perbedaan Madzhab dalam Menentukan Awal Bulan Hijriah: Studi Krisis atas 

Pendekatan Hisab dan Rukyah (Vol. 2, Nomor 3). https://litera-academica.com/ojs/litera/ 

Farida Maratus, N. (2022). IMPLEMENTASI NEO VISIBILITAS HILAL MABIMS DI INDONESIA. 

AHKAM, 10(2), 227–250. https://doi.org/10.21580/ahkam.2018.18.1.2353 

Fikri, M., & Anas, M. F. (2025). From Awareness to Acceptance: Quantitative Evidence on the Public 

Readiness Toward the Global Unified Hijri Calendar. Hikmatuna : Journal for Integrative Islamic 

Studies, 11(2), 118–146. https://e-journal.uingusdur.ac.id/hikmatuna/article/view/pps1121 

Fitriyani, F., Isfihani, I., & Octasari, A. (2024). Implikasi Kriteria Imkanur Rukyat Mabims Baru 

Terhadap Penyatuan Awal Bulan Kamariah Di Indonesia. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah 

dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 7(2), 462–482. https://doi.org/10.58824/mediasas.v7i2.197 

Hartono, R., & Yunus, M. (2025). harto yunus. 

https://ejournal.unisai.ac.id/index.php/jiam/article/view/997/803 

Hidayat, M., Juli Rakhmadi, A., Yazid Raisal, A., Khair, A., & Hasan Siregar, R. (2024). Peningkatan 

Pemahaman Kalender Hijriah Global Tunggal kepada warga Muhammadiyah Cabang Medan 



 

132  

Helvetia. Jurnal Pengabdian Masyarakat, 6(1). https://doi.org/10.30596/ihsan.v%vi%i.19118 

Holis, Musadad, A., & Pujiati, T. (2025). The Role of Public Law in Determining the Islamic Calendar 

in Indonesia. Al-Hilal: Journal of Islamic Astronomy, 7(1), 1–18. https://doi.org/10.21580/al-

hilal.2025.7.1.25485 

Fithriyah, I., Sayyi, A., Alenesi, A. S. H. G., Agustina, L., & Al-Manduriy, S. M. (2025). Application 

of Sigmund Freud Psychoanalytic Theory in Overcoming Anxiety and Learning Difficulties of 

Students. Al-Ihath: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 5(2), 91–109. 

https://doi.org/10.53915/jbki.v5i2.580 

Ismail, I., Maulidi, A., Muttaqiin, M., Ridho, A., Wardi, M., & Supandi, S. (2025). Tanfidh Bir Al-

Wālidain Fi Tafā’ulāt Al-Ijtimā’iyah Li Mujtama’Madura: Tahlīl Thaqāfat Abhakte min 

Manzūr Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Journal Of Indonesian Islam, 19(1), 263–299. 

Najmi, A. (2024). PERAN KESABARAN PENDIDIK DALAM MENCIPTAKAN KEPRIBADIAN 

SISWA BERKUALITAS PSIKOLOGI PENDIDIKAN ISLAM. Istifkar, 4(2), 200–212. 

Rahman, M., & Fahruddin, A. H. (2025). Nahdlatul Ulama’s Cultural Strategy Against Wahhabism and 

Radicalism and Its Impact on Islamic Education. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 

962–980. 

Ridho, A. (2019). Internalisasi nilai pendidikan ukhuwah Islamiyah, menuju perdamaian (shulhu) dalam 

masyarakat multikultural perspektif hadis. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 

1(02). 

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025). Bridging Tradition and Multiculturalism 

in Islamic Jurisprudence Education. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002 

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Afandi, Fithriyah, I., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). 

Child-Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-

Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 800–820. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.187 

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Fithriyah, I., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). Child-

Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-Hayat: 

Journal of Islamic Education, 9(4), 800–820. 

Maghfirah Alifta, N. (2024). Imkanu Rukyah sebagai Titik Singgung serta Persamaan antara KHGT dan 

Neo-MABIMS di Indonesia. Al-Fatawa: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial, 1, 65–78. 

https://doi.org/10.21154/justicia.v19i1.3394 

https://doi.org/10.21580/al-hilal.2025.7.1.25485
https://doi.org/10.21580/al-hilal.2025.7.1.25485


 

133  

Marwadi, & Labib, M. (2025). The Fiqh of Hisab Rukyat of Modernist Mass Organizations: A Study of 

Muhammadiyah and Al-Irsyad Al-Islamiyah Thought on the Hijri Calendar. International Journal 

of Social Science and Religion (IJSSR), 391–406. https://doi.org/10.53639/ijssr.v6i3.377 

Muhamad, O. :, & Muzakkir, R. (t.t.). Masalah Otoritas dalam Penyatuan Kriteria Awal Bulan di 

Tingkat Global. 

Muslifah, S. (2020). UPAYA MENYIKAPI PERBEDAAN PENENTUAN AWAL BULAN 

QAMARIYAH DI INDONESIA. Dalam Azimuth: Journal of Islamic Astronomy (Vol. 1, Nomor 

1). 

Fithriyah, I., Sayyi, A., Alenesi, A. S. H. G., Agustina, L., & Al-Manduriy, S. M. (2025). Application 

of Sigmund Freud Psychoanalytic Theory in Overcoming Anxiety and Learning Difficulties of 

Students. Al-Ihath: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 5(2), 91–109. 

https://doi.org/10.53915/jbki.v5i2.580 

Ismail, I., Maulidi, A., Muttaqiin, M., Ridho, A., Wardi, M., & Supandi, S. (2025). Tanfidh Bir Al-

Wālidain Fi Tafā’ulāt Al-Ijtimā’iyah Li Mujtama’Madura: Tahlīl Thaqāfat Abhakte min 

Manzūr Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Journal Of Indonesian Islam, 19(1), 263–299. 

Najmi, A. (2024). PERAN KESABARAN PENDIDIK DALAM MENCIPTAKAN KEPRIBADIAN 

SISWA BERKUALITAS PSIKOLOGI PENDIDIKAN ISLAM. Istifkar, 4(2), 200–212. 

Rahman, M., & Fahruddin, A. H. (2025). Nahdlatul Ulama’s Cultural Strategy Against Wahhabism and 

Radicalism and Its Impact on Islamic Education. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 

962–980. 

Ridho, A. (2019). Internalisasi nilai pendidikan ukhuwah Islamiyah, menuju perdamaian (shulhu) dalam 

masyarakat multikultural perspektif hadis. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 

1(02). 

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025). Bridging Tradition and Multiculturalism 

in Islamic Jurisprudence Education. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002 

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Afandi, Fithriyah, I., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). 

Child-Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-

Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 800–820. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.187 

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Fithriyah, I., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). Child-

Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-Hayat: 

Journal of Islamic Education, 9(4), 800–820. 



 

134  

Nurkhanif, M. (2018). Nalar Kritis Hadis Rukyat Al Hilal : Kajian Hermeneutika dan Dekonstruksi 

Hadis NALAR KRITIS HADIS RUKYAT AL-HILAL: Kajian Hermeneutika dan Dekonstruksi 

Hadis. Dalam Riwayah: Jurnal Studi Hadis (Vol. 4). 

Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2025). Kalender Hijriah Global Tunggal (KHGT). 

www.muhammadiyah.or.id 

Rahman, M., & Fahruddin, A. H. (2025). Nahdlatul Ulama’s Cultural Strategy Against Wahhabism and 

Radicalism and Its Impact on Islamic Education. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 

962–980. 

Ridho, A. (2019). Internalisasi nilai pendidikan ukhuwah Islamiyah, menuju perdamaian (shulhu) dalam 

masyarakat multikultural perspektif hadis. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 

1(02). 

Ritonga, M., Rakhmadi, A. J., Hidayat, M., & Putraga, H. (2024). Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu 

Pengetahuan TRANSFORMASI HISAB-RUKYAT DALAM PENENTUAN AWAL BULAN 

HIJRIAH DI MUHAMMADIYAH HISAB-RUKYAT TRANSFORMATION OF HIJRI 

MONTH BEGINING DETERMENATION IN MUHAMMADIYAH. Al-Hikmah: Jurnal Agama 

dan Ilmu Pengetahuan, 21(1), 83–92. 

Rohman Karim, Moh. F., & Mahsun, M. (2024). Kriteria Baru Mabims 3-6,4: Upaya Penyatuan 

Kalender Hijriah di Indonesia Dalam Perspektif Maqāṣid Al-Syarī’ah. Astroislamica: Journal of 

Islamic Astronomy, 3(1), 51–75. https://doi.org/10.47766/astroislamica.v3i1.2735 

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Fithriyah, I., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). Child-

Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-Hayat: 

Journal of Islamic Education, 9(4), 800–820. 

Sisilia, D. A. (2021). PENYATUAN KALENDER ISLAM DUNIA PERSPEKTIF FIKIH DAN 

TANTANGAN IMPLEMENTASINYA. Jurnal Keislaman, 1(2), 244–272. 

https://doi.org/10.54298/jk.v1i2.3369 

Soderi, R., Darlius, D., & Mustaqim, R. A. (2024). Rekontruksi Kriteria Visibilitas Hilal Serta Dampak 

Implementasi Kriteria Imkanurukyah MABIMS Baru Dalam Kemaslahatan. Astroislamica: 

Journal of Islamic Astronomy, 3(2), 233–255. https://doi.org/10.47766/astroislamica.v3i2.3642 

 

 

 

http://www.muhammadiyah.or.id/
https://doi.org/10.47766/astroislamica.v3i1.2735

