JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam

Volume 01 Nomor 01, Maret 2025
ISSN 3123-5441
Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai

AN

KHGT MUHAMMADIYAH: Bukti Nyata Islam Sejalan dengan limu
Pengetahuan Modern

Nadiva Gita Syamsiyah?), Cantika Adelia Fahmasari?, Ahmad Fu’ad Abdul Baqi®
Ypendidikan Agama Islam, Fakultas llmu Tarbiyah dan Keguruan, Institut Ahmad Dahlan,
Probolinggo, Indonesia

Email: nadivagita@gmail.com, 2cntkadelial033@gmail.com,
3mizocuprobolinggo@gmail.com

Received: 16/01/2023 Accepted: 15/02/2023 Publications: 21/03/2025

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To
view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Abstrak

Perbedaan penetapan awal bulan Qamariyah terutama Ramadhan, Syawal, dan Dzulhijjah masih menjadi
fenomena berulang yang berdampak pada kebersamaan umat serta kepastian penyelenggaraan ibadah dan
aktivitas sosial. Muhammadiyah menggagas Kalender Hijriah Global Tunggal (KHGT) sebagai ikhtiar penyatuan
penanggalan Hijriah dengan prinsip one day one date agar satu hari yang sama memiliki satu tanggal Hijriah
yang sama secara global. Penelitian ini bertujuan menjelaskan definisi dan tujuan KHGT, menguraikan landasan
ilmiahnya khususnya hisab hakiki dan pendekatan visibilitas hilal serta keterkaitannya dengan dalil syar,
menunjukkan bagaimana KHGT merepresentasikan keharmonisan Islam dan sains modern dalam penentuan
waktu ibadah, dan memetakan tantangan implementasinya pada tingkat regional dan global. Metode yang
digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis library research dengan teknik dokumentasi dan analisis isi
terhadap literatur jurnal Indonesia lima tahun terakhir serta dokumen relevan yang membahas KHGT, kriteria
visibilitas hilal, dan dinamika MABIMS atau Neo MABIMS. Hasil kajian menunjukkan bahwa KHGT berorientasi
pada kepastian dan prediktabilitas kalender melalui pemanfaatan astronomi modern yang terukur dan dapat
direplikasi, sementara legitimasi syar ‘i dipahami melalui pembacaan dalil yang menekankan tujuan kepastian
masuknya bulan. KHGT memperlihatkan relasi komplementer antara syariat sebagai orientasi normatif dan sains
sebagai instrumen verifikasi. Tantangan utama berada pada ranah konsensus, meliputi perbedaan kriteria
antarormas dan antarnegara, penerimaan terhadap standar regional seperti MABIMS atau Neo MABIMS, serta
kebutuhan kesepakatan internasional terkait matlak dan garis tanggal Hijriah global.

Kata Kunci: KHGT, Hisab Hakiki, Visibilitas Hilal
Abstract

Differences in determining the beginning of lunar months particularly Ramadan, Shawwal, and Dhu al-Hijjah
remain a recurring phenomenon that affects Muslim communal cohesion and the certainty of religious and social
scheduling. Muhammadiyah proposes the Single Global Hijri Calendar or Kalender Hijriah Global Tunggal
(KHGT) as an effort to unify the Hijri calendar based on the one day one date principle so that the same civil day
corresponds to a single Hijri date worldwide. This study aims to explain the definition and objectives of KHGT,
examine its scientific foundations particularly hisab hakiki or astronomical calculation and crescent visibility
approaches along with their linkage to Islamic legal proofs, demonstrate how KHGT reflects harmony between
Islam and modern science in determining worship times, and identify challenges to its regional and global
implementation. The research employs a qualitative library research design using documentation and content
analysis of Indonesian journal literature from the last five years as well as relevant KHGT-related documents. The
findings show that KHGT emphasizes calendar certainty and long-term predictability through measurable and
replicable modern astronomical computation, while its shar ‘i legitimacy is framed through interpretive readings
that prioritize ensuring the verified entry of a new lunar month. KHGT thus demonstrates a complementary
relationship in which Islamic law provides normative aims and science functions as a verification instrument. The
main challenges lie in consensus building, including differing criteria among organizations and states, acceptance
of regional standards such as MABIMS or Neo MABIMS, and the need for international agreement on matlak and

12

JSPAI 0


mailto:nadivagita@gmail.com
mailto:cntkadelia1033@gmail.com
mailto:mizocuprobolinggo@gmail.com

a global Hijri date line.

Keywords: KHGT, Hisab Hakiki, Crescent Visibility

Pendahuluan
Kalender Hijriah merupakan sistem penanggalan berbasis peredaran Bulan yang menjadi rujukan

utama dalam penentuan waktu ibadah mahdhah terutama puasa Ramadan, Idulfitri, dan rangkaian ibadah
Zulhijah. Dalam konteks masyarakat Muslim modern yang mobilitasnya tinggi, lintas negara, dan
ditopang sistem informasi global, kebutuhan terhadap kalender yang presisi, seragam, dan dapat
diprediksi jauh hari menjadi semakin mendesak. Namun, realitas yang terus berulang menunjukkan
bahwa penetapan awal bulan Qamariyah masih kerap menghadirkan perbedaan, baik karena variasi
pemahaman terhadap nash maupun perbedaan pendekatan metodologis antara hisab (perhitungan
astronomi) dan rukyat (observasi hilal). Perbedaan tersebut bukan hanya isu teknis, tetapi juga
menimbulkan kebingungan publik, polemik sosial, serta berpotensi mengganggu soliditas umat ketika
memasuki momentum ibadah yang seharusnya mempersatukan (Hartono & Yunus, 2025).

Fenomena perbedaan penetapan awal Ramadan dan Syawal di Indonesia dapat dipahami sebagai
konsekuensi dari beragamnya kriteria yang digunakan oleh otoritas dan organisasi keagamaan: mulai
dari kriteria wujiid al-hilal hingga imkan ar-ru’yah yang diturunkan dari parameter visibilitas hilal.
Situasi ini telah lama menjadi diskursus akademik sekaligus praktik sosial-keagamaan yang sensitif,
karena beririsan langsung dengan legitimasi ibadah dan otoritas penetapan waktu. Di sisi lain, negara
juga berupaya menghadirkan kriteria pemersatu melalui forum regional seperti MABIMS, yang pada
periode sebelumnya dikenal dengan parameter minimal (antara lain) ketinggian hilal 2°, elongasi 3°,
dan/atau umur Bulan 8 jam pasca-konjungsi; lalu berkembang menjadi Neo-MABIMS dengan
parameter utama ketinggian 3° dan elongasi 6,4°. Perubahan ini menunjukkan adanya dinamika ilmiah
berbasis data observasi dan evaluasi berkelanjutan, sekaligus memperlihatkan bahwa penentuan
kalender Islam modern tidak dapat dilepaskan dari perkembangan sains astronomi (Farida Maratus,
2022; Maghfirah Alifta, 2024)

Dalam lanskap tersebut, Muhammadiyah menggagas Kalender Hijriah Global Tunggal (KHGT)
sebagai ijtihad kontemporer yang diarahkan pada terwujudnya keseragaman kalender Islam secara
global dengan prinsip “satu hari satu tanggal” untuk seluruh dunia. Secara konseptual, KHGT
ditawarkan sebagai jalan keluar dari fragmentasi kalender yang selama ini membuat umat Islam di
berbagai kawasan dapat memulai dan mengakhiri bulan yang sama pada tanggal yang berbeda.
Muhammadiyah menempatkan kepastian penanggalan sebagai kebutuhan peradaban (civilizational
need) bukan sekadar kebutuhan administratif karena penanggalan menjadi infrastruktur sosial bagi
keteraturan ibadah, pendidikan, layanan publik, serta koordinasi umat lintas batas negara (Pimpinan
Pusat Muhammadiyah, 2025). Dengan demikian, KHGT hadir bukan hanya sebagai agenda tajdid
internal organisasi, melainkan juga sebagai kontribusi gagasan bagi problem kalender Islam yang
bersifat global.

Definisi operasional dalam penelitian ini dipahami secara naratif sebagai berikut: KHGT adalah
sistem kalender Hijriah global yang disusun berbasis hisab hakiki kontemporer yakni perhitungan
astronomi yang menggunakan data dan model modern untuk menentukan posisi Bulan-Matahari secara
presisi serta memanfaatkan konsep visibilitas hilal sebagai basis rasional penetapan awal bulan secara
global (Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2025). Adapun visibilitas hilal dipahami sebagai pendekatan
ilmiah yang menilai kemungkinan tampaknya hilal melalui parameter astronomis (misalnya ketinggian
hilal, elongasi, dan faktor-faktor pendukung), sehingga penetapan awal bulan tidak berhenti pada
perdebatan “terlihat atau tidak terlihat” secara faktual di satu titik, melainkan berpijak pada pengetahuan
ilmiah yang dapat diuji, direplikasi, dan diproyeksikan. Dalam konteks Indonesia, istilah

121



MABIMS/Neo-MABIMS dipahami sebagai rujukan kriteria imkan ar-ru’yah yang dipakai dalam
koordinasi penetapan awal bulan di kawasan Asia Tenggara, yang berdampak langsung pada kebijakan
penetapan hari besar keagamaan (Alifta, 2024; Maratus, 2022).

Landasan ilmiah KHGT memperlihatkan upaya integrasi antara tradisi keagamaan dan
metodologi sains modern. Pada satu sisi, hisab menyediakan kepastian, prediktabilitas, dan akurasi
tinggi sehingga kalender dapat disusun jauh ke depan dan seragam lintas wilayah; pada sisi lain, konsep
visibilitas hilal memfungsikan sains sebagai alat verifikasi rasional terhadap kemungkinan tampaknya
hilal, sehingga diskursus kalender bergerak dari sekadar klaim otoritas menuju argumentasi berbasis
data (Sayyi, Asmuki, dkk., 2025). Secara historis, perdebatan hisab dan rukyat menunjukkan adanya
spektrum pemaknaan terhadap hadis rukyat, termasuk persoalan bagaimana menempatkan “melihat
hilal” sebagai indikator syar‘i ketika sains astronomi telah mampu memetakan posisi hilal secara presisi.
Sejumlah kajian menegaskan bahwa ketegangan ini sering terjadi karena masing-masing pihak
menekankan aspek tertentu: tradisi observasi langsung (rukyat bil fi‘li) pada satu sisi, dan kepastian
ilmiah melalui perhitungan pada sisi lain (Hartono & Yunus, 2025).

Dalam kerangka dalil syar‘i, penelitian-penelitian hadis di Indonesia menunjukkan bahwa hadis-
hadis rukyat dapat dibaca secara kontekstual sehingga ruang ijtihad tetap terbuka untuk pemanfaatan
sains dalam penentuan awal bulan. (Nurkhanif, 2018), misalnya, menyoroti bagaimana perbedaan
madzhab rukyat dan hisab tidak semestinya berujung pada kebuntuan, sebab diskursus hermeneutik
membuka kemungkinan memahami indikator syar‘i secara lebih proporsional dengan memperhatikan
konteks, tujuan, serta perangkat pengetahuan yang tersedia. Dengan kata lain, KHGT dapat ditelaah
sebagai bentuk “rasionalisasi ibadah” yang tidak mengubah substansi syariat, melainkan memperkuat
ketepatan penentuan waktunya melalui perangkat sains yang sahih dan terukur (Nurkhanif, 2018;
Ritonga dkk., 2024)

Dari perspektif relasi Islam dan sains, KHGT relevan dibahas sebagai bukti konkret bahwa Islam
bukan antitesis ilmu pengetahuan modern. Justru, persoalan penentuan waktu ibadah sejak awal
merupakan ruang yang sangat dekat dengan observasi alam dan perhitungan astronomi; sains berfungsi
sebagai sarana memastikan waqt (ketepatan waktu) agar pelaksanaan ibadah tidak berada dalam
ketidakpastian. Dalam praktiknya, peralihan dari dominasi observasi visual menuju pemanfaatan
perhitungan astronomi modern tidak harus dipahami sebagai “menggantikan dalil”, melainkan sebagai
penguatan cara memastikan indikator syar‘i melalui pengetahuan yang semakin presisi. Karena itu,
KHGT dapat diposisikan sebagai model keharmonisan: syariat menyediakan orientasi normatif
(kewajiban ibadah pada waktunya), sedangkan sains menyediakan instrumen objektif untuk memastikan
batas waktu tersebut secara global (Hartono & Yunus, 2025; Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2025).

Berbagai kajian di Indonesia telah mengulas persoalan serta dinamika dalam penetapan awal
bulan. Perbedaan metode dan kriteria yang digunakan terbukti kerap memicu ketegangan sosial-
keagamaan yang berulang, sehingga menegaskan pentingnya perumusan titik temu yang dapat diterima
baik secara ilmiah maupun syar‘i. Kajian hadis oleh (Nurkhanif, 2018) menawarkan pembacaan kritis
atas hadis rukyat dan menekankan pentingnya pendekatan interpretatif agar perbedaan tidak membeku
menjadi konflik. Pada aspek kebijakan kriteria, (Farida Maratus, 2022) menelaah implementasi Neo-
MABIMS dalam konteks Indonesia dan memperlihatkan bagaimana penerapan kriteria visibilitas hilal
berinteraksi dengan sistem penetapan di tingkat negara. Lebih spesifik pada KHGT, (Maghfirah Alifta,
2024) mengulas persinggungan KHGT dan Neo-MABIMS serta menempatkan imkan ar-ru’yah sebagai
“titik singgung” yang memungkinkan dialog antar-kerangka. Di sisi lain, (Ritonga dkk., 2024)
memetakan transformasi metode penetapan awal bulan di internal Muhammadiyah dan menunjukkan
bahwa orientasi tajdid mendorong Muhammadiyah terus memperbarui ijtihadnya agar selaras dengan
kebutuhan umat. Kajian berbasis penerimaan publik juga mulai muncul; misalnya (Fikri & Anas, 2025)
menunjukkan adanya kebutuhan membaca kesiapan dan penerimaan masyarakat terhadap agenda
kalender global secara empiris, sedangkan (Hidayat dkk., 2024) menegaskan bahwa pemahaman warga

122



terhadap KHGT masih memerlukan sosialisasi yang sistematis.

Walaupun demikian, masih terlihat ruang penelitian yang perlu diisi: banyak studi berfokus pada
aspek teknis (parameter visibilitas, kriteria, atau perbandingan metode) dan aspek normatif (pembacaan
dalil), tetapi belum cukup menempatkan KHGT secara eksplisit sebagai “jembatan epistemologis” yang
memperlihatkan keselarasan Islam dengan sains modern dalam satu kerangka argumentasi utuh mulai
dari definisi, landasan ilmiah, legitimasi syar‘i, hingga tantangan implementasi global. Padahal,
tantangan implementasi KHGT tidak berhenti pada diskursus internal Indonesia, melainkan mencakup
persoalan keragaman Kriteria antar-ormas/negara, tarik-menarik adopsi terhadap standar regional seperti
MABIMS/Neo-MABIMS, serta kebutuhan ijtihad jama ‘T dalam bentuk konsensus internasional agar
prinsip “satu hari satu tanggal” dapat diterima secara luas (Farida Maratus, 2022; Fikri & Anas, 2025;
Maghfirah Alifta, 2024). Urgensi penelitian ini semakin menguat karena KHGT telah memasuki fase
implementatif di lingkungan Muhammadiyah, sehingga kebutuhan kajian yang menjelaskan rasionalitas
ilmiah dan argumentasi syar‘i secara komunikatif menjadi krusial untuk mencegah polarisasi,
memperkuat literasi falak, serta membuka ruang diplomasi kalender di tingkat global (Hidayat dkk.,
2024; Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2025).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan: (1) menjelaskan definisi dan tujuan
KHGT yang digagas Muhammadiyah; (2) menganalisis landasan ilmiah KHGT khususnya hisab hakiki
dan visibilitas hilal serta keterkaitannya dengan dalil syar‘i; (3) menguraikan bagaimana KHGT
merepresentasikan keharmonisan Islam dan sains modern dalam penentuan waktu ibadah; dan (4)
mengidentifikasi tantangan implementasi KHGT pada level regional-global, termasuk perbedaan
kriteria antar-otoritas, dinamika adopsi MABIMS/Neo-MABIMS, serta kebutuhan konsensus
internasional. Manfaat penelitian ini diharapkan bersifat teoritis dan praktis: secara teoritis memperkaya
khazanah ilmu falak dan fikih kalender melalui pembacaan integratif sains-syariah; secara praktis
memberi masukan bagi edukasi publik, penguatan literasi penentuan waktu ibadah, serta pengembangan
strategi komunikasi dan diplomasi kalender agar upaya penyatuan tidak berhenti sebagai wacana,
melainkan bergerak menuju kesepahaman yang dapat dijalankan lintas wilayah.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian dalam artikel ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan
library research (studi kepustakaan) (Najmi, 2024). Penelitian kepustakaan dipilih karena fokus kajian
berada pada penelusuran, penguatan, dan analisis kritis terhadap gagasan KHGT Muhammadiyah,
termasuk landasan ilmiah-astronomisnya (misalnya hisab hakiki dan visibilitas hilal), relasinya dengan
dalil syar‘i, serta tantangan implementasinya pada level nasional hingga global. Dengan demikian, data
utama penelitian ini berupa sumber-sumber tertulis yang relevan, bukan hasil pengukuran lapangan atau
eksperimen. Populasi dalam penelitian ini adalah seluruh literatur ilmiah dan dokumen rujukan yang
membahas kalender Hijriah, penentuan awal bulan Qamariyah, serta wacana unifikasi kalender Islam,
baik dalam konteks Indonesia maupun global. Sampel penelitian (dalam makna sampel sumber data)
ditetapkan secara purposif, yaitu literatur yang secara langsung memuat pembahasan KHGT
Muhammadiyah, kriteria visibilitas hilal, hisab-rukyat, dan kebijakan atau kriteria regional seperti
MABIMS/Neo-MABIMS. Sumber utama meliputi dokumen resmi KHGT yang diterbitkan
Muhammadiyah serta artikel-artikel jurnal Indonesia yang relevan untuk membangun kerangka
konseptual dan melihat peta perdebatan akademik. Sampel sumber dipilih dengan pertimbangan: (1)
relevansi langsung dengan rumusan masalah; (2) kredibilitas (terbit di jurnal ilmiah dan/atau lembaga
resmi); (3) kebaruan (diutamakan publikasi terbaru untuk isu implementasi, tanpa mengabaikan rujukan
klasik yang masih menjadi fondasi konsep); dan (4) keterlacakan (memiliki identitas publikasi dan
tautan akses yang jelas).

Instrumen penelitian dalam studi kepustakaan ini adalah peneliti sendiri (human instrument) yang
berperan dalam menetapkan fokus, melakukan seleksi sumber, mengekstraksi data, mengodekan

123



temuan, serta menyusun interpretasi (Sayyi, Muslimin, Fithriyah, dkk., 2025). Untuk menjaga
keteraturan, digunakan lembar ekstraksi data literatur (misalnya tabel ringkas) yang memuat: identitas
sumber (penulis, tahun, judul, jurnal/instansi), fokus kajian, konsep kunci (KHGT, hisab hakiki,
visibilitas hilal, dalil syar‘i, MABIMS/Neo-MABIMS), temuan utama, serta relevansi temuan terhadap
rumusan masalah. Selain itu, digunakan pedoman analisis konsep dan pedoman analisis isi untuk
memastikan setiap sumber dibaca secara konsisten dan dapat dibandingkan secara sistematis. Prosedur
penelitian ditempuh melalui beberapa tahap yang saling berurutan. Pertama, peneliti menetapkan
batasan konseptual dan kata kunci pencarian yang merepresentasikan objek kajian, seperti “Kalender
Hijriah Global Tunggal”, “KHGT Muhammadiyah”, “visibilitas hilal”, “hisab hakiki”, “imkan ar-
ru’yah”, serta “MABIMS/Neo-MABIMS”. Kedua, dilakukan penelusuran sumber pada jurnal
Indonesia dan dokumen resmi terkait, kemudian dilakukan skrining awal berdasarkan judul, abstrak,
dan kata kunci untuk memastikan relevansi. Ketiga, sumber yang lolos skrining dibaca penuh dan
diekstraksi informasinya menggunakan lembar ekstraksi data. Keempat, dilakukan pengodean tema
untuk mengelompokkan data ke dalam klaster sesuai rumusan masalah, misalnya klaster definisi dan
tujuan KHGT; klaster landasan ilmiah dan relasi dengan dalil syar‘i; klaster relasi Islam-sains dalam
penentuan waktu ibadah; serta klaster tantangan implementasi global. Kelima, peneliti melakukan
sintesis naratif dengan membandingkan argumen antar-sumber, mengidentifikasi titik temu dan
perbedaan, lalu menarik kesimpulan berbasis data kepustakaan yang telah diklasifik

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu menghimpun data dari dokumen
resmi, artikel jurnal, dan publikasi ilmiah yang kredibel (Ismail dkk., 2025). Sementara itu, teknik
analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) dan analisis komparatif-kritis (Ridho, 2019).
Analisis isi dipakai untuk menangkap makna, proposisi, dan argumentasi yang terkandung dalam teks.
misalnya bagaimana KHGT didefinisikan, parameter ilmiah apa yang ditekankan, serta bagaimana dalil
syar‘i diposisikan. Analisis komparatif digunakan untuk membandingkan KHGT dengan kerangka
kriteria lain (misalnya MABIMS/Neo-MABIMS) dan untuk menilai bentuk tantangan implementasi
pada level regional dan global berdasarkan temuan literatur. Keabsahan data dalam penelitian
kepustakaan ini dijaga melalui triangulasi sumber, yakni membandingkan informasi yang sama dari
beberapa rujukan berbeda (misalnya dokumen resmi Muhammadiyah, artikel jurnal falak/figh, dan
kajian kebijakan kriteria) agar interpretasi tidak bergantung pada satu sumber tunggal. Selain itu, peneliti
menerapkan audit trail sederhana dengan mencatat proses penelusuran, alasan pemilihan sumber, serta
ringkasan temuan kunci setiap rujukan sehingga prosesnya dapat ditelusuri ulang. Untuk meminimalkan
bias interpretasi, analisis dilakukan dengan membedakan secara tegas antara “deskripsi isi sumber” dan
“kesimpulan peneliti”, serta memastikan setiap klaim yang bersifat faktual didukung rujukan yang jelas
melalui sitasi body note. Dengan rancangan metode tersebut, penelitian ini diharapkan mampu
menyajikan pemetaan argumentasi KHGT yang utuh mulai dari definisi dan tujuan, basis ilmiah-
astronomis serta koneksinya dengan dalil syar‘i, sampai pada tantangan implementasi secara sistematis,
dapat diverifikasi, dan relevan bagi pengembangan wacana kalender Islam di Indonesia maupun dalam
percaturan global.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan hasil telaah pustaka dari sejumlah jurnal Indonesia lima tahun terakhir, dapat
ditegaskan bahwa pembahasan mengenai Kalender Hijriah baik pada level nasional maupun global
selalu berangkat dari fenomena yang sama: umat Islam kerap memasuki bulan-bulan ibadah penting
(terutama Ramadhan, Syawal, dan Dzulhijjah) dengan keputusan yang berbeda karena perbedaan
metode dan/atau perbedaan kriteria (bukan sekadar perbedaan alat hitung). Dalam konteks Indonesia,
literatur menunjukkan bahwa perubahan kriteria (misalnya transisi dari MABIMS lama ke MABIMS
baru/Neo-MABIMS) belum otomatis menghapus perbedaan; malah, pada kondisi-kondisi astronomis
tertentu, perbedaan justru berpotensi semakin sering karena standar batas minimal “kemungkinan

124



terlihatnya hilal” makin ketat, sementara sebagian ormas tetap menggunakan kriteria wujiid al-hilal yang
tidak mensyaratkan ambang visibilitas tertentu (Aini, 2022; Fitriyani dkk., 2024).

Dalam lanskap itulah KHGT Muhammadiyah muncul sebagai sebuah ikhtiar yang tidak hanya
bersifat praktis (menyatukan tanggal), tetapi juga bersifat epistemologis: KHGT mencoba
memformulasikan “bahasa bersama” antara figh dan astronomi modern dengan menjadikan perhitungan
(hisab) sebagai fondasi utama yang diterima total, sembari mengelola isu visibilitas hilal melalui
pendekatan konseptual seperti “transfer imkan al-ru’yah”, gagasan one matlak, dan kesepakatan
international date line agar kalender bisa bekerja pada skala global “one day—one date” (Dermawan &
Abdullah, 2024).

Secara operasional, KHGT dapat dipahami sebagai sistem penanggalan Hijriah global yang
mengupayakan satu tanggal yang sama untuk satu hari yang sama di seluruh dunia (prinsip one day one
date), sehingga kalender Hijriah dapat berfungsi bukan hanya untuk keperluan ibadah, melainkan juga
untuk kepastian sosial (mu ‘amalah) yang menuntut prediktabilitas (Dermawan & Abdullah, 2024).
Dalam literatur, dorongan unifikasi ini juga dipahami sebagai respons atas “kekacauan organisasi
waktu” ketika penanggalan Hijriah digunakan lintas negara/komunitas tanpa standar global yang
disepakati: agenda ibadah global, pendidikan, ekonomi, perjalanan, hingga pengelolaan kegiatan lintas
kawasan menjadi tidak sinkron bila tanggal yang disebut “1 Ramadhan” atau ““1 Syawal” tidak seragam
(Dermawan & Abdullah, 2024)

Tujuan KHGT (sebagaimana direkonstruksi dari kajian-kajian jurnal) tidak berhenti pada
“mengurangi perbedaan” secara lokal, tetapi mengarah pada perumusan sistem kalender yang stabil,
konsisten, dan bisa diramal jauh hari, sebuah karakter yang identik dengan kalender modern. Di titik ini,
KHGT memposisikan diri sebagai “‘kalender” dalam pengertian modern: bukan sekadar catatan tanggal
setelah peristiwa terjadi (misalnya setelah rukyat berhasil atau setelah istikmal), melainkan sebuah
sistem yang mampu menyediakan jadwal waktu ibadah untuk tahun-tahun mendatang dengan kepastian
yang sama kuatnya seperti kalender Masehi, tanpa kehilangan rujukan syar‘i yang menjadi dasar ibadah
(Fithriyah dkk., 2025)

Hasil pembacaan terhadap artikel (Dermawan & Abdullah, 2024) menunjukkan bahwa pemikiran
Syamsul Anwar (yang sering disebut sebagai salah satu motor gagasan kalender Islam global dalam
diskursus Indonesia) memuat prinsip-prinsip kunci yang kemudian relevan untuk memahami arah
KHGT, yaitu: (1) penerimaan total terhadap hisab; (2) konsep transfer imkan al-ru’yah; (3) penetapan
satu matlak; dan (4) kesepakatan terhadap international date line. Jika diterjemahkan ke dalam bahasa
sains modern, keempat prinsip tersebut sebenarnya menyasar “standarisasi parameter”” dan “standarisasi
batas wilayah tanggal” agar sistem kalender memiliki input yang seragam dan output yang seragam pula.

Penerimaan total terhadap hisab dalam KHGT (sebagaimana dikemukakan dalam literatur) dapat
dipahami sebagai keputusan metodologis bahwa penetapan awal bulan tidak diletakkan pada laporan
pengamatan semata, melainkan pada kepastian perhitungan astronomi yang dapat diverifikasi, diulang,
dan disepakati lintas komunitas ilmiah (Sayyi, Muslimin, Afandi, dkk., 2025). Di sini, konsep hisab
hakiki yakni perhitungan berdasarkan posisi geometris benda langit yang “sebenarnya” (real/aktual)
menurut data ephemeris berperan penting, karena hisab hakiki memungkinkan prediksi waktu ijtima‘
(konjungsi), posisi Bulan saat matahari terbenam, ketinggian Bulan, elongasi Bulan-Matahari, dan
parameter lain yang dibutuhkan untuk memetakan potensi awal bulan (Aini, 2022; Anas dkk., 2023).

Pada saat yang sama, literatur Indonesia lima tahun terakhir juga memperlihatkan bahwa
perdebatan tidak berhenti pada “pakai hisab atau rukyat”, tetapi terutama pada “kriteria apa yang dipakai
untuk mendefinisikan masuknya bulan baru”. (Aini, 2022) secara eksplisit memetakan benturan antara
kriteria wujaid al-hilal dan kriteria imkan al-ru’yah versi MABIMS, serta menunjukkan bahwa revisi
MABIMS (dari MABIMS lama ke MABIMS baru) mengubah ambang minimal sehingga wilayah-
wilayah yang “aman” (cenderung sama hasilnya antar-kriteria) dan wilayah “rentan” (cenderung beda)
menjadi berbeda komposisinya. Secara ringkas, MABIMS lama kerap dirumuskan dengan ambang

125



minimal (2° tinggi hilal, 3° elongasi, dan umur Bulan 8 jam pasca ijtima‘), sedangkan MABIMS
baru/Neo-MABIMS menekankan (3° tinggi hilal dan 6,4° elongasi) sebagai batas minimal visibilitas
hilal (Aini, 2022; Fitriyani dkk., 2024)

Temuan (Fitriyani dkk., 2024) memperkuat gambaran tersebut dari sisi dampak praktis: dengan
menganalisis data hisab ketinggian hilal rentang 1443-1452 H, ditemukan setidaknya 13 kejadian ketika
posisi hilal memenuhi kriteria wujtd al-hilal tetapi tidak memenuhi kriteria MABIMS baru sehingga
secara struktural membuka ruang perbedaan awal bulan antara kelompok yang memegang wujid al-
hilal dan pihak yang mengikuti MABIMS baru. Dengan kata lain, “pengetatan” kriteria bukan jaminan
kesatuan jika ekosistem keagamaan tidak menyepakati kriteria yang sama.

Dalam konteks pertanyaan tentang landasan ilmiah KHGT, diskursus “visibilitas hilal” menjadi
jembatan penting. Neo-MABIMS diposisikan dalam literatur sebagai kriteria yang lahir dari upaya
menyesuaikan standar imkan rukyat dengan temuan-temuan pengamatan modern, sehingga angka 3°
dan 6,4° dipahami sebagai “batas aman minimal” agar klaim terlihatnya hilal lebih selaras dengan data
observasional dan kajian astronomi kontemporer (Farida Maratus, 2022; Rohman Karim & Mahsun,
2024). Walaupun demikian, beberapa studi menunjukkan bahwa secara sosiologis, perubahan kriteria
dapat menimbulkan friksi baru bila organisasi/negara memiliki tradisi ijtihad yang berbeda dan
menganggap Kriteria lamanya lebih sesuai dengan manhaj yang dianut (Anas dkk., 2023).

Jika Neo-MABIMS menekankan “kemungkinan terlihat” sebagai syarat, maka wujad al-hilal
menekankan “keberadaan hilal di atas ufuk” sebagai syarat masuk bulan baru. Di sinilah KHGT berada
pada posisi yang menarik: KHGT secara ideologis ingin menjadi kalender global yang stabil, sehingga
cenderung membutuhkan satu definisi operasional yang dapat distandardisasi secara global. Namun,
literatur juga menunjukkan bahwa KHGT tidak menutup mata terhadap isu visibilitas; konsep transfer
imkan al-ru’yah pada pemikiran Syamsul Anwar dapat dipahami sebagai cara untuk “mengalihkan
konsepsi visibilitas” dari tuntutan pengamatan lokal-empiris yang sangat dipengaruhi cuaca/topografi
menjadi parameter yang dapat dipindahkan dan dikelola di level global (Dermawan & Abdullah, 2024).

Konsep transfer imkan al-ru’yah ini, menurut penulis, merupakan salah satu titik paling “sains-
modern” dalam diskursus kalender Islam, karena ia mengakui realitas bahwa observasi hilal dipengaruhi
variabel non-astronomis (awan, polusi cahaya, kelembapan, turbulensi atmosfer, kualitas instrumen,
kompetensi pengamat), namun kalender global tidak mungkin digantungkan pada variabel yang tidak
bisa distandardisasi lintas negara. Dengan demikian, transfer imkan al-ru’yah dapat dibaca sebagai
upaya mengekstraksi “makna syar‘i dari ru’yah” lalu menautkannya pada parameter astronomi yang
relatif objektif, sehingga tujuan syariat (kepastian waktu ibadah dan kesatuan umat) dapat dicapai
melalui perangkat sains yang dapat diuji. Pernyataan ini sejalan dengan arah argumen dalam literatur
yang menekankan pentingnya kepastian dan konsistensi untuk meminimalkan mudarat sosial akibat
perbedaan penetapan ibadah massal (Dewi dkk., 2025).

Kaitannya dengan dalil syar‘i, hasil kajian menunjukkan dua pola besar penalaran: pertama,
pendekatan tekstual yang memaknai perintah “melihat hilal” sebagai ta‘abbudt sehingga “melihat’ harus
dipahami secara literal; kedua, pendekatan kontekstual yang memaknai perintah tersebut dalam konteks
kemampuan umat pada masa Nabi, sehingga ketika ilmu astronomi telah maju, perintah “melihat” dapat
dipahami sebagai “memastikan masuknya bulan” dengan instrumen ilmu yang lebih presisi. (Holis dkk.,
2025) menegaskan dalam temuan artikelnya bahwa pihak yang mendukung hisab cenderung
menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an dan Sunnah dengan tafsir kontekstual, sementara pihak yang
menekankan rukyat sering menggunakan tafsir tekstual, serta akar perbedaan lebih banyak bersumber
pada cara membaca teks (epistemologi penafsiran), bukan semata-mata pada “sains vs agama”.

Dalam artikel (Maghfirah Alifta, 2024),diskusi ini dipersempit secara produktif: perbedaan
KHGT dan Neo-MABIMS dikatakan terutama terletak pada “penafsiran hadis”. Artinya, perbedaan
bukan pada pengingkaran sains atau pengabaian syariat, melainkan pada bagaimana hadis dipahami
ketika dioperasionalkan menjadi kriteria kalender. Temuan penting (Maghfirah Alifta, 2024) adalah

126



penegasan bahwa imkan al-ru’yah dapat berperan sebagai “titik singgung” (tangent point) sekaligus
ruang kompromi, karena ia cukup “empiris-ilmiah” untuk diterima dalam kerangka visibilitas, namun
juga cukup “fighiyah” untuk mengakomodasi maksud hadis tanpa meniadakan spirit rukyat (Maghfirah
Alifta, 2024).

Bila ditarik ke kerangka maqasid al-syari‘ah, (Rohman Karim & Mahsun, 2024) menunjukkan
bahwa kebijakan adopsi kriteria Neo-MABIMS dapat dibaca sebagai ikhtiar kemaslahatan (maslahah),
terutama untuk menjaga harmoni dan kebersamaan umat (pada level hajiyyat), tanpa mengubah
substansi ibadah. Argumen ini penting untuk menempatkan perdebatan kalender pada ruang “instrumen”
bukan “esensi”: yang dipertahankan adalah kewajiban puasa, Idul Fitri, dan penentuan Dzulhijjah;
sementara instrumen penetapan awal bulan dapat mengalami ijtithad sesuai perkembangan ilmu
((Rohman Karim & Mahsun, 2024).

Lebih jauh, salah satu artikel (Soderi dkk., 2024) tentang rekonstruksi kriteria visibilitas hilal
menekankan bahwa penerapan kriteria MABIMS baru dipandang sebagai langkah “bergerak maju”
meninggalkan kriteria lama yang dianggap kurang sesuai dengan perkembangan sains astronomi; namun
artikel itu juga jujur menyatakan bahwa perbedaan tetap akan berlangsung jika tidak ada kesepakatan
tunggal mengenai kriteria yang dipakai. Pada bagian pembahasannya, artikel tersebut menampilkan
realitas kelembagaan di Indonesia: Muhammadiyah masih bertahan pada wujad al-hilal, Persis dinilai
paling dinamis (pernah berpindah kriteria dan kini mengikuti MABIMS baru), dan NU juga mengikuti
perubahan MABIMS lama ke MABIMS baru (Astroislamica, 2024). Ini menunjukkan bahwa “masalah
inti” bukan lagi sekadar metode, tetapi ekosistem otoritas dan penerimaan kriteria.

Dalam konteks KHGT sebagai “bukti nyata Islam sejalan dengan ilmu pengetahuan modern”,
temuan-temuan di atas mengantar pada satu simpulan diskursif: KHGT bukan proyek “menggantikan
dalil dengan sains”, melainkan proyek “memformalkan dalil ke dalam sistem waktu modern” melalui
sains. Jika kita melihat prinsip-prinsip Syamsul Anwar dalam (Dermawan & Abdullah, 2024)
penerimaan total terhadap hisab, transfer imkan al-ru’yah, satu matlak, dan garis tanggal internasional
maka tampak bahwa KHGT ingin menata ulang “ruang” dan “waktu” ibadah dengan logika global yang
juga dipakai peradaban modern: standardisasi waktu, standardisasi batas tanggal, dan prediksi berbasis
data (Dermawan & Abdullah, 2024).Pada titik ini, KHGT menampilkan keharmonisan Islam dan sains
mode rn setidaknya dalam tiga aspek (Rahman & Fahruddin, 2025).

Pertama, aspek epistemik: sains modern bekerja melalui pengukuran, model, dan verifikasi.
Hisab hakiki dan parameter visibilitas hilal adalah wujud “pengukuran” dalam astronomi yang dapat
diuji oleh siapa pun yang memiliki perangkat hitung yang sama. KHGT yang bertumpu pada hisab
mengadopsi etos ini untuk memastikan bahwa penentuan waktu ibadah tidak bergantung pada variabel
yang sulit distandardisasi secara global (Aini, 2022; Dermawan & Abdullah, 2024).

Kedua, aspek institusional: kalender modern pada dasarnya adalah “konvensi publik” yang
memerlukan kesepakatan sosial-politik, bukan sekadar kalkulasi ilmiah. KHGT mengandung kesadaran
institusional ini melalui gagasan one matlak dan kesepakatan garis tanggal internasional. Ini
mengafirmasi bahwa Islam, sebagai agama yang mengatur ritme ibadah kolektif, membutuhkan
mekanisme sosial untuk membangun konsensus waktu; sains berperan memberi fondasi objektif,
sementara institusi berperan mengikat kesepakatan (Sisilia, 2021).

Ketiga, aspek kemaslahatan: modernitas menuntut kepastian jadwal. Dunia pendidikan, industri,
logistik, dan layanan publik tidak mungkin menunggu “ketidakpastian tanggal” yang baru diputuskan
mendekati hari H. Literatur menempatkan kebutuhan ini sebagai alasan kuat mengapa penyatuan
kalender bukan sekadar agenda teknis falak, melainkan agenda sosial-keumatan. Di sini, KHGT (dan
bahkan Neo-MABIMS) dapat dibaca sebagai upaya ijtihad untuk menghadirkan kepastian yang lebih
maslahat bagi umat, karena perbedaan berulang di hari raya sering menimbulkan kebingungan sosial
dan mengganggu simbol kebersamaan (Rokhim, 2024; Karim & Mahsun, 2024).

Namun, agar argumen keharmonisan Islam-sains tidak jatuh menjadi klaim normatif semata,

127



literatur juga memberi peringatan: sains dapat menyelesaikan “soal hitung”, tetapi tidak otomatis
menyelesaikan “soal penerimaan”. Di Indonesia, dua variabel paling menentukan adalah (1) perbedaan
tradisi ijtihad ormas dan (2) mekanisme otoritas negara melalui sidang isbat (Muslifah, 2020). (Marwadi
& Labib, 2025) menekankan pentingnya prospek peran NU dan Muhammadiyah menuju penyatuan
kalender Islam di Indonesia yang secara implisit menunjukkan bahwa solusi teknis akan mandek tanpa
dialog kelembagaan yang matang.

Dalam bingkai tantangan implementasi pada level regional dan global, temuan-temuan jurnal
terbaru memperlihatkan bahwa keragaman tidak hanya terjadi antar-ormas, tetapi juga antar-negara.
Studi Mazahibuna (Angkat, 2022) membandingkan kriteria visibilitas hilal Indonesia (terutama pasca
penerapan Imkan al-Ru’yah baru) dengan Malaysia dan Arab Saudi, dan menemukan bahwa perbedaan
dipicu oleh variasi kriteria hisab, perbedaan tafsir prinsip ulil amri, serta makna simbolik hilal yang tidak
selalu sama dalam kultur fikih tiap negara. Studi ini juga menyatakan bahwa kriteria KHGT
Muhammadiyah dinilai selaras dengan kriteria Arab Saudi, sementara MABIMS baru berbeda dengan
Saudi sebuah temuan yang penting karena menunjukkan bahwa “jalan menuju kalender global” tidak
bisa hanya berdialog dengan konteks Asia Tenggara, tetapi juga perlu mengantisipasi bagaimana standar
di Timur Tengah diposisikan dalam diplomasi kalender global.

Bila dikaitkan dengan isu adopsi terhadap kriteria MABIMS, literatur Indonesia menunjukkan
dilema yang cukup tajam. Neo-MABIMS dipromosikan sebagai upaya penyatuan regional karena
MABIMS adalah forum Menteri Agama Brunei, Indonesia, Malaysia, dan Singapura yang
menginginkan standar serumpun (Farida Maratus, 2022). Akan tetapi, kajian (Maghfirah Alifta, 2024)
memperlihatkan bahwa ketika kriteria MABIMS baru bertemu ekosistem ormas yang masih beragam
(khususnya yang memegang wujiid al-hilal), maka potensi perbedaan nasional tetap terbuka. Dengan
kata lain, MABIMS baru mungkin meningkatkan “konsistensi ilmiah visibilitas”, tetapi tidak otomatis
meningkatkan “konsistensi sosial” jika tidak dibarengi konsensus nasional.

Pada tataran implementasi KHGT sendiri, tantangan utamanya adalah membangun konsensus
internasional tentang dua hal yang sangat teknis tetapi berdampak besar: (1) batas matlak global (apakah
satu matlak untuk seluruh dunia atau pembagian zona) dan (2) penetapan garis tanggal Hijriah global
(bagaimana berkorespondensi dengan international date line). Literatur yang mengulas prinsip Syamsul
Anwar mengakui bahwa kesepakatan international date line adalah prasyarat agar “satu hari satu
tanggal” dapat berlaku konsisten; tanpa itu, kalender global akan selalu berhadapan dengan realitas
bahwa ketika suatu wilayah sudah memasuki hari baru, wilayah lain masih berada pada hari sebelumnya
(Dermawan & Abdullah, 2024).

Dari sudut pandang penulis, tantangan konsensus internasional ini bukan semata perbedaan
“angka ketinggian hilal”, tetapi problem politik-otoritas pengetahuan: siapa yang berwenang
menetapkan standar global, dan bagaimana standar itu dianggap sah oleh komunitas muslim yang sangat
majemuk. Dalam praktik modern, standar global biasanya dibangun melalui lembaga internasional,
kesepakatan lintas negara, serta penerimaan oleh komunitas ilmiah. Akan tetapi, dalam kalender Hijriah,
legitimasi tidak hanya bersumber dari komunitas ilmiah, melainkan juga dari otoritas keagamaan, tradisi
mazhab, dan rasa identitas komunitas. Karena itu, menurut penulis, KHGT berpeluang besar menjadi
“jembatan” bila dipresentasikan bukan sebagai “standar Muhammadiyah”, melainkan sebagai “platform
ilmiah” yang membuka ruang adopsi bertahap oleh negara/ormas lain. Gagasan “titik singgung” imkan
al-ru’yah yang dikemukakan (Maghfirah Alifta, 2024) tampak relevan sebagai strategi komunikasi:
unifikasi tidak harus dimulai dari keseragaman total, melainkan dari kesepakatan minimal yang
dipahami adil oleh semua pihak.

Berangkat dari literatur, terdapat setidaknya tiga skenario tantangan implementasi KHGT di
tingkat regional-global. Pertama, skenario “pluralitas kriteria permanen”: masing-masing negara/ormas
bertahan pada kriterianya, sehingga KHGT hanya berfungsi internal pada komunitas yang menerima.
Skenario ini membuat KHGT tetap berguna untuk kepastian internal, tetapi tidak mencapai tujuan

128



kalender global.

Kedua, skenario “konvergensi parsial”: terjadi pergeseran bertahap menuju kriteria yang dianggap
paling kompatibel secara ilmiah dan paling mungkin diterima secara syar‘i. Dalam skenario ini, imkan
al-ru’yah dapat menjadi bahasa kompromi karena ia memiliki basis observasional dan juga memiliki
resonansi kuat dalam tradisi fikih rukyat. Literatur yang menempatkan imkan al-ru’yah sebagai titik
singgung (Maghfirah Alifta, 2024) serta kajian yang memaknai perubahan kriteria sebagai maslahah
(Rohman Karim & Mahsun, 2024) memberi dukungan konseptual bagi skenario ini.

Ketiga, skenario “konsensus institusional”: negara-negara dan otoritas global (baik forum
regional seperti MABIMS maupun forum yang lebih luas) menyepakati satu standar yang
disosialisasikan secara sistematis. Di sini, tantangan terbesar adalah menyatukan penalaran fikih lintas
tradisi, termasuk isu ulil amri yang dalam beberapa studi disebut ikut membentuk perbedaan penetapan
(Marwadi & Labib, 2025).

Dalam menilai apakah KHGT benar-benar menunjukkan keharmonisan Islam dan sains modern,
penulis berpendapat bahwa indikator terkuatnya justru terletak pada keberanian KHGT menempatkan
sains sebagai “alat penjamin kepastian” (verification tool) tanpa menggeser posisi wahyu sebagai
“pemberi tujuan”. Selaras dengan argumen Rokhim (2024), teks-teks syar‘i terkait penentuan awal bulan
bisa dipahami dengan dua kacamata: kacamata tekstual yang menekankan literalitas, dan kacamata
kontekstual yang menekankan tujuan perintah. Menurut penulis, KHGT lebih cocok dibaca melalui
kacamata kontekstual: Nabi memerintahkan metode yang realistis untuk kapasitas umat pada masanya,
sementara umat modern diberi perangkat ilmu untuk memastikan tujuan yang sama—yakni kepastian
dan ketepatan waktu ibadah dengan cara yang lebih presisi (Dewi dkk., 2025).

Namun demikian, penting pula dicatat bahwa penggunaan hisab sebagai fondasi kalender global
perlu disertai “transparansi ilmiah” agar tidak terjebak menjadi otoritas teknokratik yang sulit diakses
publik. Ini bukan isu kecil, karena sebagian resistensi terhadap sistem kalender berbasis hisab sering
kali bukan karena menolak sains, melainkan karena publik tidak melihat proses verifikasi yang “terasa”
seperti rukyat (yang tampak empiris). Dalam kerangka ini, menurut penulis, salah satu strategi sosial
KHGT adalah menghadirkan edukasi publik yang menjelaskan bahwa hisab hakiki juga bersifat empiris
dalam bentuk lain: ia dibangun dari data pengamatan jangka panjang, model matematika, dan koreksi
yang terus-menerus dilakukan komunitas astronomi. Dengan demikian, “kesaksian” (shahadah) dalam
arti modern dapat berupa kepastian ilmiah yang dapat direplikasi. Gagasan semacam ini menemukan
resonansinya dalam literatur yang memposisikan integrasi syariat dan sains sebagai kebutuhan untuk
mengurangi konflik sosial akibat perbedaan penetapan awal bulan (Rohman Karim & Mahsun, 2024).

Pada level praktik kebijakan, artikel (Soderi dkk., 2024) menyoroti dimensi lain yang tidak boleh
diabaikan: dinamika “ego organisasi” dan tantangan menyatukan umat ketika Kkriteria yang disepakati
tidak tunggal. Walaupun istilah tersebut muncul dalam konteks kritik, ia justru membantu menjelaskan
bahwa unifikasi kalender memerlukan etika kolektif dan keberanian untuk berkompromi pada wilayah
yang bersifat instrumen. Jika semua pihak sepakat bahwa tujuan utamanya adalah kemaslahatan
kebersamaan, maka “zona kompromi” harus diperluas. Di sinilah relevansi gagasan (Maghfirah Alifta,
2024) tentang imkan al-ru’yah sebagai titik singgung: kompromi yang realistis sering bukan kompromi
total, melainkan kompromi pada parameter yang dapat diterima sebagai “cukup syar‘i”
ilmiah” (Maghfirah Alifta, 2024; Soderi dkk., 2024).

Berpijak pada seluruh temuan di atas, penulis menyimpulkan bahwa KHGT Muhammadiyah
dapat dibaca sebagai bukti konkret bahwa Islam tidak berseberangan dengan ilmu pengetahuan modern,
melainkan mampu berinteraksi secara kreatif dan metodologis. KHGT menunjukkan pola ijtihad yang
khas: (1) mengakui otoritas teks wahyu sebagai sumber tujuan ibadah; (2) mengakui otoritas sains
sebagai alat memastikan ketepatan; dan (3) menyadari bahwa kalender adalah institusi sosial yang
memerlukan konsensus. Di sisi lain, tantangan KHGT juga menjadi bukti bahwa keharmonisan Islam-
sains bukan hanya soal benar secara hitungan, melainkan juga soal diterima secara kolektif. Tanpa

dan “cukup

129



konsensus (nasional maupun internasional), sistem kalender apa pun baik KHGT maupun Neo-
MABIMS akan terus berhadapan dengan realitas keragaman manhaj, otoritas, dan budaya fikih yang
berbeda (Aini, 2022).

Menurut penulis, langkah paling strategis untuk menjadikan KHGT lebih “global” bukan hanya
memperkuat argumen astronomi (karena argumen itu sudah relatif mapan), tetapi memperluas ruang
temu melalui dua jalur paralel: jalur ilmiah (penguatan standardisasi parameter yang transparan) dan
jalur fikih-sosiologis (dialog lintas-ormas/negara tentang apa yang dianggap “cukup” untuk memenuhi
maksud dalil). Dalam jalur kedua ini, body of knowledge yang disediakan jurnal-jurnal Indonesia lima
tahun terakhir sudah memberi peta: perbedaan utamanya adalah penafsiran hadis, perbedaan kriteria,
dan perbedaan otoritas. Maka, jika KHGT ingin menjadi bukti keharmonisan Islam-sains yang benar-
benar berdampak, ia perlu hadir sebagai proyek bersama umat, bukan sekadar proyek satu kelompok;
dan secara metodologis, titik singgung seperti imkan al-ru’yah patut diprioritaskan sebagai “bahasa
damai” yang mengurangi resistensi (Rohman Karim & Mahsun, 2024).

SIMPULAN

Simpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa Kalender Hijriah Global Tunggal (KHGT)
yang digagas Muhammadiyah dapat dipahami sebagai desain kalender Hijriah yang diarahkan untuk
menghasilkan keseragaman tanggal Hijriah pada skala dunia dengan prinsip one day—one date, sehingga
satu hari yang sama tidak melahirkan dua tanggal Hijriah yang berbeda pada komunitas Muslim di
wilayah yang berlainan. Dalam kerangka tersebut, tujuan KHGT tidak berhenti pada penyederhanaan
administrasi ibadah, tetapi menargetkan kepastian dan keteraturan waktu ibadah yang dapat diprediksi
jauh hari, sekaligus mereduksi ketegangan sosial yang berulang akibat perbedaan penetapan awal bulan
Qamariyah. Literatur Indonesia lima tahun terakhir memperlihatkan bahwa agenda unifikasi kalender
menjadi kebutuhan yang semakin kuat seiring meningkatnya kompleksitas kehidupan modern yang
menuntut jadwal pasti, sementara praktik penentuan awal bulan yang beragam masih menyisakan ruang
perbedaan yang terus berulang (Dermawan & Abdullah, 2024; Ritonga dkk., 2024).

Hasil pembahasan juga menegaskan bahwa landasan ilmiah KHGT bertumpu pada penerimaan
hisab hakiki kontemporer sebagai basis utama penetapan kalender, dengan penggunaan parameter
astronomis yang dapat dihitung, diuji, dan direplikasi oleh siapa pun dengan data yang sama. Dalam
konteks visibilitas hilal, temuan kajian menunjukkan bahwa perdebatan di Indonesia cenderung bergeser
dari sekadar “hisab versus rukyat” menjadi “perbedaan kriteria” seperti wujiid al-hilal dan imkan al-
ru’yah, termasuk dinamika penerapan kriteria regional seperti MABIMS/Neo-MABIMS yang memiliki
konsekuensi langsung pada potensi perbedaan awal bulan di kondisi astronomis tertentu (Aini, 2022;
Rohman Karim & Mahsun, 2024). Keterkaitan KHGT dengan dalil syar‘i, sebagaimana ditunjukkan
dalam literatur, tidak berada pada posisi meniadakan hadis rukyat, melainkan pada cara menempatkan
“ru’yah” sebagai indikator syar‘i yang dapat dipahami secara kontekstual sebagai perintah untuk
memastikan masuknya bulan dengan perangkat ilmu yang paling kuat pada masanya. Karena itu,
perbedaan sikap terhadap KHGT seperti yang tampak dalam beberapa kajian lebih banyak berakar pada
perbedaan pola penafsiran (tekstual-kontekstual) dan bukan pada pertentangan inheren antara agama
dan sains (Maghfirah Alifta, 2024).

Dengan basis tersebut, KHGT memperlihatkan keharmonisan Islam dan sains modern dalam
penentuan waktu ibadah melalui relasi yang saling melengkapi: syariat menyediakan orientasi normatif
(kewajiban ibadah pada waktunya dan semangat kebersamaan umat), sedangkan sains menyediakan
instrumen objektif untuk memastikan batas waktu itu secara presisi dan konsisten. Dalam bacaan ini,
sains tidak diposisikan sebagai pengganti wahyu, melainkan sebagai alat verifikasi (verification tool)
untuk mencapai tujuan syariat pada ruang yang bersifat instrumental. Menurut penulis, justru pada titik
inilah KHGT dapat dibaca sebagai bukti nyata kompatibilitas Islam dengan ilmu pengetahuan modern:
KHGT memperlihatkan keberanian melakukan ijtihad yang metodologis mengakui keterukuran

130



astronomi modern, sekaligus menjaga tujuan syar‘l seraya menempatkan kalender sebagai infrastruktur
peradaban yang menuntut kepastian, transparansi, dan konsistensi agar kemaslahatan kolektif tercapai
(Rohman Karim & Mahsun, 2024).

Namun, penelitian ini juga menegaskan bahwa tantangan terbesar KHGT bukan berada pada
“akurasi hitungan”, melainkan pada “penerimaan kolektif” dalam ekosistem regional dan global.
Perbedaan kriteria antar-ormas dan antar-negara, kebijakan negara yang beragam, serta dinamika adopsi
dan pembaruan kriteria MABIMS/Neo-MABIMS membuat upaya unifikasi tidak cukup diselesaikan
lewat argumentasi astronomi semata. Kajian komparatif terbaru menunjukkan bahwa perbedaan standar
antarnegara misalnya perbandingan antara Indonesia, Malaysia, dan Arab Saudi ikut memengaruhi peta
peluang penyatuan kalender global karena terkait dengan tradisi fikih, otoritas penetapan (ulil amri), dan
kultur keberagamaan yang berbeda (Sisilia, 2021). Di tingkat nasional, literatur juga menegaskan bahwa
peran dialog dan kesepahaman antara ormas besar menjadi faktor kunci agar arah penyatuan tidak
berhenti pada wacana, melainkan bergerak menuju titik temu yang operasional (Marwadi & Labib,
2025). Menurut penulis, jalan yang paling realistis bagi implementasi KHGT pada level luas adalah
strategi konvergensi bertahap: memperluas literasi publik dan transparansi sains hisab (agar tidak
dianggap “elitis”), memperkuat etika dialog fikih (agar perbedaan tidak menjadi simbol kompetisi), serta
mendorong forum lintas-otoritas yang menjadikan imkan al-ru’yah dan prinsip kemaslahatan sebagai
ruang temu yang paling mungkin dinegosiasikan. Dengan demikian, KHGT tidak hanya tampil sebagai
gagasan teknis Muhammadiyah, tetapi sebagai kontribusi konseptual bagi peradaban Muslim modern
yang membutuhkan kalender yang pasti, seragam, dan tetap berakar pada legitimasi syar‘i yang dapat
diterima secara luas (Maghfirah Alifta, 2024).

DAFTAR PUSTAKA

Aini, S. (2022). A Discourse of Mabims New Criteria: Reading Difference Frequency Between Wujud
al-Hilal and Imkan ar-Rukyat. Justicia Islamica, 19(1), 113-131.
https://doi.org/10.21154/justicia.v19i1.3394

Anas, W. R., Fatmawati, & Chotban, S. (2023). Implementasi Kriteria Visibilitas Neo-MABIMS dalam
Penentuan Awal Bulan Hijriah. HISABUNA: Jurnal Ilmu Falak, 4(2), 76-86.
https://doi.org/10.24252/hisabuna.v4i2.36962

Angkat, M. A. (2022). Payung Hukum Penetapan Awal Bulan Qamariyah. Advances in Humanities and
Contemporary Studies, 3(1), 114-125. https://doi.org/10.30880/ahcs.2022.03.01.011

Dermawan, D., & Abdullah, J. (2024). Al-Hisab: Journal of Islamic Astronomy The Global Islamic
Calendar According to Syamsul Anwar’s Thoughts. 1(3), 142-147.
https://jurnal.umsu.ac.id/index.php/alhisab/article/view/20848

Dewi, F., Fitri Rohimah, A., Nabila Kurnia Ranadhani Perbedaan Madzhab dalam Menentukan Awal
Bulan Hijriah, K., Krisis atas Pendekatan Hisab dan Rukyah, S., Muhammad Musta, A., Nasoha,
in, Fikriyyah, H., Farah Dewi, W., Nabila Kurnia Ranadhani, K., Bulan Hijriah, A., & Kiritis, S.
(2025). Perbedaan Madzhab dalam Menentukan Awal Bulan Hijriah: Studi Krisis atas
Pendekatan Hisab dan Rukyah (Vol. 2, Nomor 3). https://litera-academica.com/ojs/litera/

Farida Maratus, N. (2022). IMPLEMENTASI NEO VISIBILITAS HILAL MABIMS DI INDONESIA.
AHKAM, 10(2), 227-250. https://doi.org/10.21580/ahkam.2018.18.1.2353

Fikri, M., & Anas, M. F. (2025). From Awareness to Acceptance: Quantitative Evidence on the Public
Readiness Toward the Global Unified Hijri Calendar. Hikmatuna : Journal for Integrative Islamic
Studies, 11(2), 118-146. https://e-journal.uingusdur.ac.id/hikmatuna/article/view/pps1121

Fitriyani, F., Isfihani, 1., & Octasari, A. (2024). Implikasi Kriteria Imkanur Rukyat Mabims Baru
Terhadap Penyatuan Awal Bulan Kamariah Di Indonesia. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah
dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, 7(2), 462—-482. https://doi.org/10.58824/mediasas.v7i2.197

Hartono, R., & Yunus, M. (2025). harto yunus.
https://ejournal.unisai.ac.id/index.php/jiam/article/view/997/803

Hidayat, M., Juli Rakhmadi, A., Yazid Raisal, A., Khair, A., & Hasan Siregar, R. (2024). Peningkatan
Pemahaman Kalender Hijriah Global Tunggal kepada warga Muhammadiyah Cabang Medan

131



Helvetia. Jurnal Pengabdian Masyarakat, 6(1). https://doi.org/10.30596/ihsan.v%vi%:i.19118
Holis, Musadad, A., & Pujiati, T. (2025). The Role of Public Law in Determining the Islamic Calendar
in Indonesia. Al-Hilal: Journal of Islamic Astronomy, 7(1), 1-18. https://doi.org/10.21580/al-
hilal.2025.7.1.25485
Fithriyah, 1., Sayyi, A., Alenesi, A. S. H. G., Agustina, L., & Al-Manduriy, S. M. (2025). Application

of Sigmund Freud Psychoanalytic Theory in Overcoming Anxiety and Learning Difficulties of
Students.  Al-lhath:  Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 5(2), 91-1009.
https://doi.org/10.53915/jbki.v5i2.580

Ismail, 1., Maulidi, A., Muttagiin, M., Ridho, A., Wardi, M., & Supandi, S. (2025). Tanfidh Bir Al-
Walidain Fi Tafa’ulat Al-[jtima’iyah Li Mujtama’Madura: Tahlil Thagafat Abhakte min
Manzir Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Journal Of Indonesian Islam, 19(1), 263-299.

Najmi, A. (2024). PERAN KESABARAN PENDIDIK DALAM MENCIPTAKAN KEPRIBADIAN
SISWA BERKUALITAS PSIKOLOGI PENDIDIKAN ISLAM. Istifkar, 4(2), 200-212.

Rahman, M., & Fahruddin, A. H. (2025). Nahdlatul Ulama’s Cultural Strategy Against Wahhabism and
Radicalism and Its Impact on Islamic Education. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4),
962-980.

Ridho, A. (2019). Internalisasi nilai pendidikan ukhuwah Islamiyah, menuju perdamaian (shulhu) dalam
masyarakat multikultural perspektif hadis. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam,
1(02).

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, 1. (2025). Bridging Tradition and Multiculturalism
in Islamic Jurisprudence Education.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Afandi, Fithriyah, 1., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025).
Child-Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-
Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 800-820. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.187

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Fithriyah, 1., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). Child-
Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-Hayat:
Journal of Islamic Education, 9(4), 800-820.

Maghfirah Alifta, N. (2024). Imkanu Rukyah sebagai Titik Singgung serta Persamaan antara KHGT dan

Neo-MABIMS di Indonesia. Al-Fatawa: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial, 1, 65-78.
https://doi.org/10.21154/justicia.v19i1.3394

132


https://doi.org/10.21580/al-hilal.2025.7.1.25485
https://doi.org/10.21580/al-hilal.2025.7.1.25485

Marwadi, & Labib, M. (2025). The Figh of Hisab Rukyat of Modernist Mass Organizations: A Study of
Muhammadiyah and Al-Irsyad Al-Islamiyah Thought on the Hijri Calendar. International Journal
of Social Science and Religion (IJSSR), 391-406. https://doi.org/10.53639/ijssr.v6i3.377

Muhamad, O.:, & Muzakkir, R. (t.t.). Masalah Otoritas dalam Penyatuan Kriteria Awal Bulan di
Tingkat Global.

Muslifah, S. (2020). UPAYA MENYIKAPI PERBEDAAN PENENTUAN AWAL BULAN
QAMARIYAH DI INDONESIA. Dalam Azimuth: Journal of Islamic Astronomy (Vol. 1, Nomor

Fithri;l/lllh, I., Sayyi, A., Alenesi, A. S. H. G., Agustina, L., & Al-Manduriy, S. M. (2025). Application
of Sigmund Freud Psychoanalytic Theory in Overcoming Anxiety and Learning Difficulties of
Students.  Al-lhath:  Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 5(2), 91-1009.
https://doi.org/10.53915/jbki.v5i2.580

Ismail, 1., Maulidi, A., Muttagiin, M., Ridho, A., Wardi, M., & Supandi, S. (2025). Tanfidh Bir Al-
Walidain Fi Tafa’ulat Al-Ijtima’iyah Li Mujtama’Madura: Tahlil Thagafat Abhakte min
Manzir Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Journal Of Indonesian Islam, 19(1), 263-299.

Najmi, A. (2024). PERAN KESABARAN PENDIDIK DALAM MENCIPTAKAN KEPRIBADIAN
SISWA BERKUALITAS PSIKOLOGI PENDIDIKAN ISLAM. Istifkar, 4(2), 200-212.

Rahman, M., & Fahruddin, A. H. (2025). Nahdlatul Ulama’s Cultural Strategy Against Wahhabism and
Radicalism and Its Impact on Islamic Education. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4),
962-980.

Ridho, A. (2019). Internalisasi nilai pendidikan ukhuwah Islamiyah, menuju perdamaian (shulhu) dalam
masyarakat multikultural perspektif hadis. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam,
1(02).

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025). Bridging Tradition and Multiculturalism
in Islamic Jurisprudence Education.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Afandi, Fithriyah, 1., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025).
Child-Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-
Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 800-820. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.187

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Fithriyah, 1., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). Child-

Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-Hayat:

Journal of Islamic Education, 9(4), 800-820.

133



Nurkhanif, M. (2018). Nalar Kritis Hadis Rukyat Al Hilal : Kajian Hermeneutika dan Dekonstruksi
Hadis NALAR KRITIS HADIS RUKYAT AL-HILAL: Kajian Hermeneutika dan Dekonstruksi
Hadis. Dalam Riwayah: Jurnal Studi Hadis (Vol. 4).

Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2025). Kalender Hijriah Global Tunggal (KHGT).
www.muhammadiyah.or.id

Rahman, M., & Fahruddin, A. H. (2025). Nahdlatul Ulama’s Cultural Strategy Against Wahhabism and
Radicalism and Its Impact on Islamic Education. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4),
962-980.

Ridho, A. (2019). Internalisasi nilai pendidikan ukhuwah Islamiyah, menuju perdamaian (shulhu) dalam
masyarakat multikultural perspektif hadis. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam,
1(02).

Ritonga, M., Rakhmadi, A. J., Hidayat, M., & Putraga, H. (2024). Al-Hikmah: Jurnal Agama dan limu
Pengetahuan TRANSFORMASI HISAB-RUKYAT DALAM PENENTUAN AWAL BULAN
HURIAH DI MUHAMMADIYAH HISAB-RUKYAT TRANSFORMATION OF HURI
MONTH BEGINING DETERMENATION IN MUHAMMADIYAH. Al-Hikmah: Jurnal Agama
dan llmu Pengetahuan, 21(1), 83-92.

Rohman Karim, Moh. F., & Mahsun, M. (2024). Kriteria Baru Mabims 3-6,4: Upaya Penyatuan
Kalender Hijriah di Indonesia Dalam Perspektif Maqasid Al-Syari’ah. Astroislamica: Journal of
Islamic Astronomy, 3(1), 51-75. https://doi.org/10.47766/astroislamica.v3i1.2735

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Fithriyah, 1., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). Child-
Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-Hayat:
Journal of Islamic Education, 9(4), 800-820.

Sisilia, D. A. (2021). PENYATUAN KALENDER ISLAM DUNIA PERSPEKTIF FIKIH DAN
TANTANGAN IMPLEMENTASINYA. Jurnal Keislaman, 1(2), 244-272.
https://doi.org/10.54298/jk.v1i2.3369

Soderi, R., Darlius, D., & Mustagim, R. A. (2024). Rekontruksi Kriteria Visibilitas Hilal Serta Dampak
Implementasi Kriteria Imkanurukyah MABIMS Baru Dalam Kemaslahatan. Astroislamica:
Journal of Islamic Astronomy, 3(2), 233-255. https://doi.org/10.47766/astroislamica.v3i2.3642

134


http://www.muhammadiyah.or.id/
https://doi.org/10.47766/astroislamica.v3i1.2735

