JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam

Volume 01 Nomor 02, September 2025
ISSN 3123-5441
Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai

AN

Meaning Resilience dalam Perspektif Pendidikan Islam: Telaah Konseptual
di Tengah Krisis Eksistensial Modern

Rizkiah Kasim?, Muh. Mukmin Passa?”, Patma?
DMagister Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar, Indonesia
AMagister Dirasah Islamiyah, Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar, Indonesia
3Guru Al-Qur’an & Hadist MTSS Ulusalu, Luwu, Indonesia

“email: rizkiahkasim30@gmail.com, muh.mukmin.passa@gmail.com, hjpatmaspdi@gmail.com

Received: 15/07/2025 Accepted: 15/08/2025 Publications: 20/09/2025

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To
view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Abstrak

Perkembangan masyarakat modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi, perubahan sosial yang cepat, serta
dominasi rasionalitas instrumental telah memunculkan krisis eksistensial berupa kekosongan makna hidup,
khususnya di kalangan generasi muda. Kondisi ini menjadi tantangan serius bagi dunia pendidikan yang cenderung
berorientasi pada pencapaian kognitif dan prestasi akademik, sementara dimensi makna hidup kurang
mendapatkan perhatian. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan mengonseptualisasikan ketahanan makna
sebagai respons terhadap krisis eksistensial dalam perspektif pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan melalui analisis konseptual dan analisis isi terhadap
berbagai literatur yang relevan dengan tema makna hidup, resiliensi, dan pendidikan Islam. Hasil kajian
menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membangun ketahanan makna melalui
integrasi nilai tauhid, penguatan orientasi tujuan hidup, serta internalisasi nilai spiritual, moral, dan intelektual
secara holistik. Ketahanan makna dalam pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai daya tahan psikologis,
tetapi juga sebagai kapasitas eksistensial yang memungkinkan individu menafsirkan realitas kehidupan secara
bernilai dan berorientasi tujuan. Dengan demikian, pendidikan Islam berpotensi menjadi paradigma pendidikan
transformatif yang mampu membentuk individu yang tangguh, bermakna, dan siap menghadapi kompleksitas
kehidupan modern secara etis dan bertanggung jawab.

Kata Kunci: Ketahanan Makna, Pendidikan Islam, Krisis Eksistensial, Makna Hidup
Abstract

The development of modern society, characterized by technological advances, rapid social change, and the
dominance of instrumental rationality, has given rise to an existential crisis in the form of a void in the meaning
of life, especially among the younger generation. This condition poses a serious challenge to the world of
education, which tends to be oriented towards cognitive achievement and academic performance, while the
dimension of the meaning of life receives less attention. This study aims to examine and conceptualize meaning
resilience as a response to the existential crisis from the perspective of Islamic education. This study uses a
qualitative approach with a literature review through conceptual analysis and content analysis of various
literature relevant to the themes of meaning of life, resilience, and Islamic education. The results of the study show
that Islamic education has a strategic role in building resilience of meaning through the integration of the values
of tawhid, strengthening the orientation of life goals, and the holistic internalization of spiritual, moral, and
intellectual values. Meaning resilience in Islamic education not only functions as psychological resilience but also
as an existential capacity that enables individuals to interpret the reality of life in a meaningful and goal-oriented
manner. Thus, Islamic education has the potential to become a transformative educational paradigm capable of
shaping individuals who are resilient, meaningful, and ready to face the complexities of life.

Keywords: Meaning Resilience, Islamic Education, Existential Crisis, Meaning Of Life

JSPAI m


mailto:rizkiahkasim30@gmail.com
mailto:muh.mukmin.passa@gmail.com
mailto:hjpatmaspdi@gmail.com

Pendahuluan
Perkembangan masyarakat modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi, percepatan perubahan

sosial, serta dominasi rasionalitas instrumental telah membawa implikasi mendalam terhadap kehidupan
manusia, khususnya dalam cara individu memaknai keberadaan dan tujuan hidupnya (Alfred, 2018).
Modernitas yang menjanjikan efisiensi, kemudahan, dan kemajuan material pada kenyataannya juga
melahirkan paradoks eksistensial, yakni meningkatnya perasaan hampa, keterasingan diri, dan
kehilangan orientasi makna. Kondisi ini dikenal sebagai krisis eksistensial, suatu keadaan ketika
individu tidak lagi memiliki kerangka nilai yang kokoh untuk memahami penderitaan, kegagalan, dan
ketidakpastian hidup. Krisis tersebut semakin nyata di kalangan generasi muda dan berimplikasi luas,
tidak hanya pada aspek psikologis, tetapi juga pada dimensi moral dan spiritual manusia.

Dalam konteks pendidikan, krisis eksistensial ini menjadi tantangan yang semakin serius
(Darmalaksana, 2021). Sistem pendidikan modern cenderung menekankan capaian kognitif, kompetensi
teknis, dan prestasi akademik sebagai indikator utama keberhasilan. Sementara itu, dimensi
pembentukan makna hidup, orientasi nilai, dan keteguhan eksistensial sering kali terpinggirkan.
Akibatnya, pendidikan berisiko kehilangan daya transformasinya dan tereduksi menjadi proses yang
bersifat pragmatis dan instrumental. Individu dapat tampil berhasil secara akademik dan profesional,
namun rapuh ketika berhadapan dengan tekanan hidup, kegagalan, krisis identitas, dan ketidakpastian
masa depan (Afandi & Sayyi, 2023). Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan antara keberhasilan
formal pendidikan dan ketahanan eksistensial peserta didik.

Kajian mengenai konsep resiliensi oleh Passa et al., (2025) telah menjadi fokus penting dalam
berbagai disiplin ilmu, terutama psikologi, pendidikan, dan studi keagamaan. Secara umum, resiliensi
dipahami sebagai kapasitas individu untuk mempertahankan stabilitas diri, beradaptasi secara
konstruktif, serta bangkit kembali setelah menghadapi tekanan, kegagalan, atau pengalaman traumatis
dalam kehidupan. Penelitian-penelitian sebelumnya menyoroti bahwa kemampuan ini tidak bersifat
statis, melainkan merupakan proses dinamis yang dapat dikembangkan melalui interaksi antara faktor
internal, seperti kepribadian, motivasi, dan keyakinan spiritual dengan faktor eksternal seperti dukungan
sosial, lingkungan pendidikan, dan nilai-nilai budaya (Passa dkk., 2025). Namun, sebagian besar
penelitian mengenai resiliensi masih berfokus pada aspek psikologis dan sosial, seperti mekanisme
koping, dukungan lingkungan, dan regulasi emosi. Dimensi makna hidup sebagai fondasi eksistensial
resiliensi belum mendapatkan perhatian yang memadai. Padahal, kemampuan seseorang untuk bertahan
dalam situasi sulit sangat berkaitan dengan sejauh mana ia memiliki orientasi hidup yang bermakna dan
tujuan yang transenden (Fithriyah dkk., 2025). Tanpa makna, daya tahan manusia menjadi rapuh dan
mudah terjerumus pada nihilisme, keputusasaan, atau relativisme nilai. Oleh karena itu, konsep
ketahanan makna (meaning resilience) menjadi penting sebagai kerangka konseptual untuk memahami
daya tahan manusia secara lebih mendalam, holistik, dan eksistensial.

Dalam konteks inilah pendidikan Islam menawarkan perspektif alternatif yang relevan dan
signifikan dalam membangun ketahanan makna. Berlandaskan pandangan holistik tentang manusia
sebagai makhluk fisik, intelektual, emosional, dan spiritual, pendidikan Islam memandang makna hidup
sebagai fondasi utama dari seluruh proses pendidikan (Nafal dkk., 2024). Nilai-nilai teologis seperti
tauhid, sabar, tawakal, ikhtiar, syukur, dan istigamah tidak hanya berfungsi sebagai ajaran normatif,
tetapi juga sebagai sumber daya spiritual dalam membangun ketahanan mental dan eksistensial peserta
didik. Pendidikan Islam tidak semata-mata mentransmisikan ilmu pengetahuan, melainkan
menginternalisasikan tujuan hidup manusia sebagai hamba dan khalifah di bumi, sehingga proses
pendidikan diarahkan pada pembentukan manusia yang bermakna dan bertanggung jawab.

Secara teoretis, kajian ini didukung oleh beberapa kerangka pemikiran utama (Akhsan dkk.,
2021). Pertama, teori makna hidup dalam psikologi eksistensial yang menegaskan bahwa makna
merupakan kebutuhan fundamental manusia untuk bertahan, berkembang, dan mencapai keutuhan diri.
Kedua, konsep resiliensi yang memandang ketahanan sebagai kapasitas dinamis yang dapat dibentuk,

67



dipelajari, dan diperkuat melalui lingkungan serta proses pendidikan. Ketiga, teori pendidikan Islam
yang menekankan integrasi antara iman, ilmu, dan amal sebagai basis pembentukan manusia seutuhnya.
Sintesis dari ketiga kerangka ini membuka ruang bagi pengembangan konsep ketahanan makna dalam
perspektif pendidikan Islam sebagai respons atas krisis eksistensial modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research) (Mustagim, 2017). Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama penelitian adalah mengkaji,
merumuskan, dan mengembangkan konsep ketahanan makna (meaning resilience) dalam perspektif
pendidikan Islam melalui telaah teoretis dan analisis konseptual, bukan untuk mengukur fenomena
secara empiris atau statistik. Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder
(Passa, 2023). Data primer meliputi karya-karya utama yang membahas pendidikan Islam, resiliensi,
makna hidup, serta pemikiran tokoh-tokoh relevan, termasuk tulisan-tulisan Buya Hamka yang
berkaitan dengan pendidikan, makna hidup, dan spiritualitas. Data sekunder diperoleh dari buku-buku
ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional, serta publikasi akademik yang membahas Krisis
eksistensial modern, psikologi makna, dan pendidikan Islam kontemporer. Subjek penelitian dalam
kajian ini bukan berupa individu atau populasi empiris, melainkan konsep dan gagasan yang berkaitan
dengan ketahanan makna dalam pendidikan Islam (Purnomo & Bramantoro, 2018). Oleh karena itu,
penelitian ini tidak menggunakan sampel dan populasi dalam pengertian kuantitatif, melainkan memilih
sumber-sumber pustaka secara purposive, berdasarkan relevansi, otoritas keilmuan, dan kontribusinya
terhadap tema penelitian.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan menelusuri,
membaca, dan mengkaji secara sistematis literatur yang relevan. Proses ini melibatkan pengumpulan
teks-teks keagamaan, karya pemikiran Islam, serta kajian akademik modern yang membahas resiliensi
dan makna hidup (Sugiyono, 2019). Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis konseptual
dan analisis isi (content analysis). Analisis konseptual digunakan untuk mengidentifikasi,
mengklarifikasi, dan merumuskan konsep ketahanan makna dalam kerangka pendidikan
Islam(Maidiana, 2021). Sementara itu, analisis isi digunakan untuk menafsirkan gagasan-gagasan utama
dari sumber pustaka dengan cara menghubungkan nilai-nilai tauhid, pendidikan, dan resiliensi dalam
konteks krisis eksistensial modern. Prosedur penelitian dilakukan melalui beberapa tahap (Arikunto,
1989), yaitu: pertama, penentuan fokus penelitian dan perumusan kerangka konseptual; Kedua,
pengumpulan literatur yang relevan dengan tema ketahanan makna dan pendidikan Islam; Ketiga,
klasifikasi dan kategorisasi data berdasarkan tema-tema utama penelitian; Keempat, analisis dan sintesis
konsep untuk membangun kerangka meaning resilience dalam pendidikan Islam; serta Kelima,
penarikan kesimpulan yang bersifat teoretis dan reflektif. Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga
melalui triangulasi sumber, dengan membandingkan berbagai pandangan dan literatur dari beragam
disiplin keilmuan, seperti pendidikan Islam, filsafat, dan psikologi makna. Dengan cara ini, konsep yang
dirumuskan diharapkan memiliki landasan teoretis yang kuat dan relevan dengan konteks keilmuan
kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembahasan ini diarahkan untuk mengkaji konsep ketahanan makna (meaning resilience) dalam
perspektif pendidikan Islam sebagai respons terhadap krisis eksistensial yang berkembang dalam
kehidupan modern. Fokus pembahasan tidak hanya menempatkan makna hidup sebagai dimensi
normatif, tetapi juga sebagai kapasitas eksistensial yang dapat dibentuk dan diperkuat melalui proses
pendidikan. Pendidikan Islam dipahami sebagai ruang strategis yang memungkinkan integrasi antara
nilai spiritual, moral, dan intelektual dalam membangun ketahanan individu dan sosial. Oleh karena itu,
pembahasan ini disusun secara sistematis ke dalam tiga bagian utama, yaitu: pertama, analisis Kkrisis

68



eksistensial modern dan urgensi ketahanan makna; kedua, pemaknaan konsep meaning resilience dalam
perspektif pendidikan Islam; dan ketiga, peran pendidikan Islam sebagai ruang pembentukan ketahanan
makna dalam menghadapi tantangan kehidupan kontemporer.

Krisis Eksistensial Modern, Urgensi Ketahanan Makna serta Meaning Resilience dalam
Perspektif Pendidikan Islam

Krisis eksistensial saat ini menjadi sebuah isu yang semakin terlihat dalam dinamika kehidupan
masyarakat modern. Perkembangan teknologi, perubahan cepat dalam sistem sosial, dominasi pemikiran
rasional, dan tekanan sosial yang semakin kuat sering kali disertai dengan peningkatan pencarian makna
hidup(Sari, 2025). Hal ini mengakibatkan banyak orang merasa kosong, tidak tahu arah, dan terasing
dari diri mereka sendiri. Fenomena ini ternyata mempengaruhi tidak hanya aspek psikologis, tetapi juga
menyentuh dimensi spiritual dan moral individu, terutama di kalangan generasi muda yang sedang
mencari identitas diri.

Dalam konteks ini, konsep ketahanan makna menjadi sangat penting untuk diteliti. Ketahanan
makna merujuk pada kemampuan seseorang untuk mempertahankan dan memberikan arti pada
hidupnya di tengah situasi yang sulit dan penuh ketidakpastian (Ayob dkk., 2024). Konsep ini
menegaskan bahwa manusia, sebagai makhluk sosial, memerlukan orientasi hidup yang bermakna agar
bisa bertahan dan berkembang secara utuh. Tanpa adanya makna, pencapaian dalam aspek material dan
akademik sering kali tidak cukup untuk menjamin kesejahteraan batin. Pendidikan memiliki berbagai
fungsi penting dalam membangun ketahanan makna hidup setiap orang (Mardiyah & Sofa, 2025).
Namun, dalam era pendidikan modern, yang sering ditekankan adalah aspek kognitif, pencapaian nilai,
dan persaingan teknis, sehingga dimensi makna hidup sering kali diabaikan. Pendidikan berisiko
menjadi sekadar proses mekanis yang fokus pada hasil formal, bukan pada perkembangan individu yang
mengetahui tujuan dan nilai keberadaannya.

Dalam proses pendidikan ketika makna tidak diintegrasikan ke dalam proses belajar maka
pengetahuan akan kehilangan kemampuan untuk mengubah dan hanya berfungsi secara praktis
(Dalimunthe, 2010). Akibatnya, seseorang mungkin berhasil dalam hal akademis, tetapi rentan dalam
menghadapi tantangan hidup. Situasi ini menyoroti pentingnya mengarahkan kembali pendidikan agar
tidak hanya menghasilkan individu yang pintar secara intelektual, tetapi juga kuat dalam melaksanakan
makna hidup dan perannya dalam masyarakat yang kompleks. Sedangkan Resiliensi atau ketahanan
merupakan konsep fundamental dalam dunia pendidikan yang merujuk pada kapasitas individu untuk
bertahan, beradaptasi, dan bangkit kembali ketika berhadapan dengan tekanan, kegagalan, maupun
situasi yang menantang (Rismawati & Nugraha, 2024). Dalam kerangka pendidikan, resiliensi tidak
hanya dipahami sebagai kemampuan teknis untuk menyelesaikan masalah, tetapi juga sebagai daya
internal yang memungkinkan individu mempertahankan orientasi hidup dan stabilitas diri di tengah
perubahan dan ketidakpastian.

Dalam perspektif pendidikan Islam, konsep resiliensi mengalami perluasan makna (Ayob dkk.,
2024). Resiliensi tidak semata-mata dimaknai sebagai kekuatan psikologis, melainkan juga mencakup
dimensi spiritual yang berakar pada keimanan. Pendidikan Islam memandang manusia sebagai makhluk
holistik yang terdiri atas unsur fisik, intelektual, emosional, dan spiritual yang saling berkaitan. Oleh
karena itu, ketahanan dalam pendidikan Islam mencerminkan integrasi antara keteguhan mental,
kestabilan emosi, kematangan moral, serta kedalaman spiritual yang membentuk kepribadian manusia
secara utuh.

Landasan teologis resiliensi dalam Islam bersumber dari nilai-nilai dasar ajaran agama, seperti
sabar, tawakal, ikhtiar, dan syukur (Romlah & Rusdi, 2023). Nilai-nilai ini tidak hanya berfungsi
sebagai sikap moral, tetapi juga sebagai mekanisme spiritual dalam menghadapi ujian kehidupan. Al-
Qur’an menegaskan bahwa setiap manusia akan diuji sesuai dengan kadar kemampuannya, yang

69



menunjukkan bahwa ujian dan ketahanan merupakan bagian dari sunnatullah dalam perjalanan hidup
manusia. Dengan demikian, resiliensi dalam Islam tidak dipahami sebagai kondisi luar biasa, melainkan
sebagai potensi fitrah yang perlu dikembangkan melalui pendidikan.

Terlihat dalam kerangka pendidikan Islam, makna hidup menempati posisi sentral dalam proses
pembentukan manusia (Deslina dkk., 2024). Islam memandang kehidupan manusia tidak bersifat
tanpa tujuan, melainkan diarahkan pada pengabdian kepada Allah dan pelaksanaan amanah sebagai
khalifah di bumi. Orientasi tujuan inilah yang menjadi fondasi utama ketahanan makna, karena individu
yang memahami tujuan eksistensialnya cenderung memiliki daya tahan yang lebih kuat dalam
menghadapi tekanan dan ketidakpastian hidup. Tauhid berperan sebagai prinsip inti dalam membangun
ketahanan makna dalam pendidikan Islam. Tauhid tidak hanya dipahami sebagai keyakinan teologis,
tetapi juga sebagai kerangka integratif yang menyatukan seluruh dimensi kehidupan manusia (Passa,
2024; Sayyi, Mashuri, dkk., 2025). Melalui tauhid, aktivitas pendidikan, termasuk proses belajar,
berpikir, dan berinteraksi sosial, dimaknai sebagai bagian dari pengabdian kepada Tuhan. Dengan
orientasi ini, pendidikan tidak berhenti pada pencapaian instrumental, tetapi diarahkan pada
pembentukan kesadaran makna yang berkelanjutan.

Dalam sudut pandang epistemologis, pendidikan Islam memandang makna sebagai hasil dari
interaksi antara wahyu, akal, dan pengalaman. Makna hidup tidak hadir secara instan, melainkan
dibentuk melalui proses reflektif yang melibatkan pemahaman teks-teks keagamaan, penggunaan
rasionalitas, serta penghayatan terhadap realitas kehidupan. Oleh karena itu, pendidikan Islam
mendorong peserta didik untuk melakukan tadabbur, refleksi, dan evaluasi diri agar pengalaman hidup
dapat ditafsirkan secara konstruktif dan bermakna. Melalui proses tersebut, meaning resilience dalam
pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai daya tahan psikologis, tetapi juga sebagai kemampuan
eksistensial untuk menafsirkan realitas hidup secara bernilai dan berorientasi tujuan. Ketahanan makna
ini memungkinkan individu untuk tidak terjebak dalam kehampaan, nihilisme, atau relativisme nilai,
sekaligus memberikan arah yang jelas dalam menjalani kehidupan di tengah kompleksitas dunia
modern.

Pendidikan Islam sebagai Ruang Pembentukan Ketahanan dan Makna Aspek Psikospiritual
Siswa

Pendidikan Islam berfungsi sebagai ruang strategis dalam membentuk ketahanan makna peserta
didik, karena tidak hanya berorientasi pada transfer pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan sikap,
nilai, dan orientasi hidup (Rakhmat & Hidayat, 2022). Dalam kerangka ini, penguatan resiliensi dan
makna hidup berlangsung melalui interaksi antara pendidik, kurikulum, lingkungan pendidikan, serta
konteks sosial yang lebih luas.

Guru dalam pendidikan Islam memiliki peranan yang sangat strategis dalam mengembangkan
resiliensi siswa (Nasaruddin & Mubarak, 2022). Guru tidak hanya bertindak sebagai pengajar ilmu
pengetahuan, tetapi juga sebagai teladan moral dan spiritual yang memperlihatkan sikap sabar,
konsisten, dan optimis dalam menghadapi berbagai tantangan. Keteladanan ini menjadi sarana penting
dalam internalisasi nilai ketahanan makna, karena peserta didik belajar bukan hanya dari apa yang
diajarkan, tetapi juga dari bagaimana nilai-nilai tersebut diwujudkan dalam perilaku sehari-hari (Sayyi,
Asmuki, dkk., 2025a).

Selain peran guru, kurikulum pendidikan Islam turut berkontribusi dalam penguatan resiliensi
dan ketahanan makna. Integrasi nilai-nilai akhlak, kisah-kisah keteladanan para nabi, serta sejarah
tokoh-tokoh Islam yang menunjukkan ketahanan luar biasa dalam menghadapi ujian hidup memberikan
kerangka naratif yang bermakna bagi peserta didik. Melalui narasi tersebut, siswa diajak memahami
bahwa kesulitan dan penderitaan merupakan bagian dari perjalanan hidup yang sarat dengan pelajaran
dan hikmah.

70



Lingkungan pendidikan yang Islami juga memiliki pengaruh signifikan dalam pengembangan
resiliensi (Mukhlis dkk., 2023). Suasana yang kondusif, penuh kasih sayang, serta menjunjung tinggi
nilai keadilan dan kebersamaan membantu peserta didik merasa aman secara psikologis dan spiritual.
Pendidikan Islam menekankan bahwa setiap kesulitan mengandung hikmah dan peluang untuk
pembelajaran, sehingga kegagalan tidak dipandang sebagai akhir, melainkan sebagai bagian dari proses
pertumbuhan diri.

Pendidikan Islam juga mendorong peserta didik untuk memiliki tujuan hidup yang jelas dan
berorientasi pada nilai-nilai akhirat (Dalimunthe, 2010). Orientasi tujuan ini berperan penting dalam
membangun ketahanan makna, karena individu yang memiliki tujuan transenden cenderung lebih
mampu bertahan dalam menghadapi tekanan hidup. Dalam konteks ini, resiliensi dalam pendidikan
Islam tercermin dalam sikap istigamah, yaitu konsistensi dalam melakukan kebaikan meskipun
dihadapkan pada berbagai hambatan dan tantangan.

Keluarga sebagai bagian integral dari ekosistem pendidikan Islam turut memainkan peran
penting dalam menanamkan resiliensi sejak dini (Passa, 2023). Pola pengasuhan yang berlandaskan
nilai-nilai Islam memperkuat ketahanan mental dan spiritual anak, sehingga pendidikan di sekolah
mendapatkan dukungan yang selaras dari lingkungan keluarga. Sinergi antara keluarga dan lembaga
pendidikan menjadi faktor penting dalam pembentukan ketahanan makna yang berkelanjutan. Konteks
pengembangan pemikiran pendidikan Islam seperti K. H. Abdul Malik Karim Amrullah (Buya Hamka)
dapat dijadikan salah satu rujukan konseptual yang relevan. Buya Hamka dikenal sebagai intelektual
Muslim yang inovatif dan produktif, dengan gagasan-gagasan pendidikan yang bersifat dinamis dan
melampaui zamannya(Zul, 2020). Pemikirannya tidak hanya relevan pada konteks historis, tetapi juga
menawarkan perspektif yang aktual dalam menjawab tantangan pendidikan modern, khususnya terkait
pembentukan makna hidup dan ketahanan spiritual (Nurhasanah dkk., 2023).

Pendidikan Islam memandang pencarian ilmu sebagai bentuk ibadah, sehingga aktivitas belajar
tidak dilepaskan dari orientasi pengabdian kepada Allah (Hamidah, 2021). Perspektif ini memperkuat
makna dari proses pendidikan dan menjauhkan peserta didik dari orientasi sempit yang hanya berfokus
pada pencapaian nilai, gelar, atau status sosial. Dengan pemahaman tersebut, pendidikan Islam memiliki
kemampuan besar untuk membentuk individu yang tidak hanya tahan secara psikologis, tetapi juga kuat
secara spiritual dan memiliki makna dalam hidupnya. Ketahanan makna dalam pendidikan Islam bersifat
tidak hanya individual, tetapi juga kolektif (Priono, 2022). Pendidikan Islam mengajarkan nilai-nilai
persaudaraan, kepedulian, dan tanggung jawab sosial sebagai bagian integral dari arti hidup. Makna
hidup tidak semata-mata ditemukan dalam pencapaian pribadi, tetapi juga dalam kontribusi nyata bagi
kesejahteraan komunitas dan umat secara luas.

Sebagai penutup, evaluasi dalam pendidikan Islam tidak hanya menekankan aspek intelektual,
tetapi juga mencakup perkembangan emosional dan spiritual peserta didik (Huda dkk., 2023).
Pendekatan evaluatif yang holistik ini menegaskan bahwa ketahanan makna merupakan salah satu
indikator penting keberhasilan pendidikan Islam (Sayyi dkk., 2025). Dengan demikian, pendidikan
Islam dapat berfungsi sebagai ruang pembentukan manusia yang tangguh, bermakna, dan mampu
menghadapi kompleksitas kehidupan modern dengan sikap yang beretika dan bertanggung jawab.

Sedangkan ketahanan makna tidak dapat dipisahkan dari aspek psikologis dan spiritual siswa.
Dalam situasi krisis eksistensial saat ini, seseorang tidak hanya menghadapi kelelahan mental akibat
tekanan dari akademis dan sosial, tetapi juga merasakan kekosongan emosional yang muncul dari
kehilangan arah dalam hidup. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu memperhatikan perpaduan antara
kesehatan mental dan kekuatan spiritual sebagai dasar dari ketahanan makna. Dari sudut pandang
psikologis, ketahanan makna sangat terkait dengan kemampuan seseorang dalam mengendalikan emosi,
menghadapi ketidakpastian, dan menafsirkan penderitaan dengan cara yang positif. Pendidikan Islam
memiliki potensi besar untuk membangun cara berpikir yang tidak sekadar fokus pada hasil materi,

71



tetapi juga pada pemaknaan hidup sebagai bagian dari ujian dan tanggung jawab ilahi. Dengan demikian,
siswa diajarkan untuk melihat tantangan sebagai peluang untuk berkembang, bukan hanya sebagai
ancaman.

Aspek spiritual berfungsi sebagai sumber utama makna dalam pendidikan Islam. Misalnya, konsep
tauhid memberikan dasar ontologis yang menunjukkan bahwa hidup memiliki tujuan yang lebih tinggi.
Kesadaran akan hubungan manusia dengan Allah menciptakan rasa keterhubungan yang mendalam,
sehingga individu tidak mudah terjerumus ke dalam nihilisme atau relativisme makna yang sering
terjadi di kehidupan modern. Dengan demikian, penguatan dimensi psikospiritual dalam pendidikan
Islam sangat penting untuk membangun ketahanan makna. Pendidikan Islam seharusnya tidak hanya
menyampaikan pengetahuan agama, tetapi juga harus mampu menyediakan pengalaman batin yang
berarti. Dengan demikian, siswa tidak hanya menjadi pintar secara intelektual, tetapi juga berkembang
secara eksistensial.

Strategi Pedagogis Pendidikan Islam dalam Membangun Ketahanan Makna

Untuk menciptakan ketahanan makna dalam pendidikan Islam, diperlukan strategi pedagogis yang
dirancang secara khusus untuk mengatasi tantangan eksistensial yang dihadapi siswa. Model
pembelajaran yang hanya menekankan aspek kognitif berpotensi mengabaikan kebutuhan yang
mendalam dari manusia akan makna (Marwiyah dkk., 2023). Oleh karena itu, pendekatan pedagogis
harus diarahkan kepada pembelajaran yang reflektif, dialogis, dan kontekstual. Salah satu strategi yang
penting adalah menggunakan pembelajaran reflektif yang mendorong siswa untuk menghubungkan
materi dengan pengalaman hidup mereka (Rahman, 2018). Dalam konteks pendidikan Islam,
merenungkan ayat-ayat kauniyah dan gauliyah dapat menjadi cara yang efektif untuk menumbuhkan
kesadaran akan makna. Proses ini membantu siswa menyadari bahwa ajaran Islam terhubung dengan
kenyataan sehari-hari (Sayyi, Asmuki, dkk., 2025b). Pendekatan dialogis juga berperan penting dalam
membangun ketahanan makna. Ruang untuk berdialog memungkinkan siswa mengekspresikan
kegelisahan eksistensial mereka, keraguan, serta pencarian makna secara terbuka. Dalam hal ini,
pendidik berperan bukan hanya sebagai pemberi jawaban, tetapi sebagai fasilitator yang membimbing
pencarian makna secara kritis dan penuh tanggung jawab. Di samping itu, strategi pembelajaran
berbasis teladan memiliki dampak besar dalam pengembangan makna. Pendidik yang mampu
mencerminkan nilai-nilai Islam dalam sikap dan tindakan mereka akan menjadi sumber inspirasi
eksistensial bagi siswa (Ismail dkk., 2025). Dengan menggabungkan strategi reflektif, dialogis, dan
keteladanan, pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai medium yang efektif dalam membangun
ketahanan makna.

Upaya membangun ketahanan makna dalam pendidikan Islam menuntut strategi pedagogis yang
tidak hanya menitikberatkan pada aspek kognitif, tetapi juga mengintegrasikan dimensi spiritual, moral,
dan afektif peserta didik. Strategi ini berlandaskan pada prinsip bahwa pendidikan Islam bukan semata
proses transmisi ilmu pengetahuan, melainkan juga transformasi nilai yang membentuk keutuhan
pribadi manusia (Najmi, 2024). Dalam konteks tersebut, pendekatan pedagogis harus diarahkan pada
pengembangan kesadaran diri, refleksi spiritual, serta pemaknaan terhadap pengalaman hidup sebagai
bagian dari pengabdian kepada Allah SWT.

Pertama, pendekatan reflektif-spiritual menjadi dasar penting dalam strategi pedagogis Islam.
Pembelajaran reflektif memberi ruang bagi peserta didik untuk merenungkan hubungan antara ilmu
yang dipelajari dengan pengalaman hidup serta realitas sosial yang dihadapi. Dalam tradisi Islam,
kegiatan tadabbur terhadap ayat-ayat qauliyah (wahyu) dan kauniyah (alam semesta) berfungsi
menumbuhkan kesadaran transendental, di mana peserta didik diajak untuk melihat makna di balik
fenomena dan peristiwa kehidupan. Melalui refleksi yang diarahkan kepada nilai-nilai ketauhidan,
siswa mampu membangun hubungan eksistensial antara pengetahuan dan keimanan, sehingga makna
hidup tidak hanya dipahami secara teoritis, tetapi diinternalisasi dalam sikap dan tindakan.

72



Kedua, pendekatan dialogis-humanistik menjadi sarana strategis dalam membangun ketahanan
makna. Proses dialog yang terbuka antara guru dan siswa memungkinkan ekspresi kejujuran
intelektual, keraguan eksistensial, dan pencarian makna hidup tanpa rasa takut dihakimi. Dalam konteks
ini, guru berperan sebagai fasilitator spiritual yang membimbing siswa menuju pemahaman makna
berdasarkan prinsip kebebasan bertanggung jawab. Dialog yang berlandaskan nilai-nilai Islam
mendorong tumbuhnya empati, toleransi, dan kemampuan berpikir kritis, sehingga peserta didik tidak
hanya menjadi penerima ilmu, tetapi juga pencari makna yang aktif dan reflektif. Pendekatan ini selaras
dengan konsep ta’dib dalam pendidikan Islam, yakni proses penanaman adab dan kesadaran moral
melalui relasi edukatif yang humanis.

Ketiga, pendekatan keteladanan (uswah hasanah) menjadi inti dari pedagogi Islam. Nilai-nilai
ketahanan makna lebih efektif ditanamkan melalui tindakan nyata daripada sekadar penjelasan verbal.
Pendidik yang menampilkan konsistensi antara ucapan dan perilaku, menunjukkan kesabaran,
keikhlasan, serta keteguhan dalam menghadapi ujian kehidupan, akan menjadi model nyata bagi peserta
didik dalam memahami makna sabar, syukur, dan tawakal. Keteladanan ini menumbuhkan dimensi
afektif yang kuat, karena peserta didik belajar memaknai nilai-nilai Islam melalui interaksi langsung
dan pengamatan terhadap sikap pendidik.

Keempat, pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning) perlu diintegrasikan dalam
pendidikan Islam. Melalui pengalaman langsung, siswa tidak hanya menerima informasi, tetapi juga
mengalami proses transformasi batin. Misalnya, melalui kegiatan sosial keagamaan, kerja bakti, atau
proyek kemanusiaan yang berorientasi nilai spiritual. Aktivitas semacam ini menumbuhkan kesadaran
akan tanggung jawab sosial dan mengajarkan bahwa makna hidup dapat ditemukan melalui kontribusi
terhadap kesejahteraan umat dan lingkungan. Dengan demikian, pengalaman menjadi media
pembelajaran yang memperkuat resiliensi makna secara konkret dan aplikatif.

Kelima, strategi integratif-holistik harus diterapkan agar seluruh unsur kurikulum, lingkungan
pendidikan, dan budaya sekolah mencerminkan nilai-nilai Islam yang mendukung pembentukan
ketahanan makna. Kurikulum tidak hanya berfokus pada isi materi, tetapi juga pada orientasi nilai yang
menumbuhkan kesadaran spiritual. Lingkungan pendidikan yang penuh kasih, adil, dan menghargai
keberagaman memungkinkan siswa mengembangkan rasa aman eksistensial. Selain itu, kegiatan
muhasabah dan pembinaan rohani di sekolah dapat dijadikan ruang kontemplatif untuk memperkuat
hubungan peserta didik dengan Tuhan dan sesama manusia.

Dengan demikian, strategi pedagogis pendidikan Islam dalam membangun ketahanan makna harus
bersifat transformatif dan kontekstual. la tidak hanya mendidik akal, tetapi juga membentuk hati dan
jiwa. Pendidikan yang demikian akan melahirkan individu yang memiliki keteguhan dalam menjalani
kehidupan, mampu menafsirkan penderitaan secara konstruktif, dan menjadikan setiap pengalaman
sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah SWT. Dengan pendekatan pedagogis yang menyeluruh,
pendidikan Islam dapat menjadi medium rekonstruksi makna hidup yang berakar pada tauhid dan
berorientasi pada kebahagiaan dunia serta akhirat.

SIMPULAN

Simpulan harus menyebutkan secara jelas hasil-hasil yang diperoleh, menjawab permasalahan
yang diungkap dalam pendahuluan, serta relevan dengan permasalahan dan tujuan. Ditulis dalam bentuk
naratif bukan dalam bentuk numerikal atau pointer. Kajian ini menunjukkan bahwa krisis eksistensial
modern yang ditandai oleh kekosongan makna, keterasingan diri, dan rapuhnya orientasi hidup
merupakan tantangan serius bagi dunia pendidikan. Pendidikan yang terlalu berfokus pada capaian
kognitif dan kompetensi teknis terbukti belum cukup mampu membekali individu untuk menghadapi
tekanan, kegagalan, dan ketidakpastian hidup. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan pendidikan yang
tidak hanya mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi juga membangun ketahanan dalam
memaknai kehidupan secara utuh. Hasil telaah konseptual ini menegaskan bahwa meaning resilience

73



atau ketahanan makna merupakan kapasitas eksistensial yang memungkinkan individu mempertahankan
orientasi hidup yang bermakna di tengah situasi sulit dan penuh perubahan.

Dalam perspektif pendidikan Islam, ketahanan makna tidak dipahami semata-mata sebagai daya
tahan psikologis, melainkan sebagai integrasi antara keteguhan mental, kestabilan emosional,
kematangan moral, dan kedalaman spiritual. Landasan teologis seperti tauhid, sabar, tawakal, ikhtiar,
dan syukur menjadi fondasi utama dalam membentuk ketahanan makna yang berakar pada kesadaran
akan tujuan hidup sebagai hamba dan khalifah di bumi. Penelitian ini juga menegaskan bahwa
pendidikan Islam memiliki peran strategis sebagai ruang pembentukan ketahanan makna, baik pada
level individual maupun kolektif. Melalui peran guru sebagai teladan, kurikulum yang sarat nilai akhlak
dan keteladanan, lingkungan pendidikan yang kondusif, serta dukungan keluarga, pendidikan Islam
mampu menanamkan orientasi hidup yang bermakna dan berkelanjutan. Selain itu, pandangan tokoh
seperti Buya Hamka memperkaya kerangka konseptual pendidikan Islam dengan menekankan
pentingnya makna hidup, spiritualitas, dan integrasi iman ilmu amal dalam proses pendidikan. Dengan
demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa ketahanan makna merupakan elemen kunci dalam
menjawab Krisis eksistensial modern, dan pendidikan Islam menawarkan paradigma alternatif yang
komprehensif dalam membangun manusia yang tangguh, beriman, dan bermakna. Konseptualisasi
meaning resilience dalam pendidikan Islam tidak hanya memperkuat fondasi teoretis pendidikan Islam,
tetapi juga membuka peluang pengembangan model pendidikan yang lebih humanis, reflektif, dan
relevan dengan tantangan kehidupan kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA
Afandi, A., & Sayyi, A. (2023). Implementation of Merdeka Curriculum Based on Multicultural in Figh

Learning: (Case Study at Madrasah Aliyah Darul Ulum Il Middle Bujur Batumarmar
Pamekasan). Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 14(02), 200-215.
https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v14i02.6994

Akhsan, A., Adib, H., & Wiyani, N. A. (2021). Integrasi Islam, Sains dan Budaya: Tinjauan Teoritis.
... . Keislaman, Sosial Dan ....

Alfred. (2018). Hubungan Sains dan Agama Persfektif Kuntowijoyo. Jurnal Al-Agidah, 10(2), 1-23.

Arikunto, S. (1989). Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktis. PT Bima Karya.

Ayob, M. A. S, Soh, N. S. M., Sairi, F. M., Zaini, M. N. M., & Aziz, A. A. (2024). Integrasi Spiritual
dan Agama dalam Membina Ketahanan Diri Menghadapi Cabaran Hidup [The Integration of
Spirituality and Religion in Building Resilience to Life’s Challenges]. BITARA International
Journal of Civilizational Studies and Human Sciences (e-ISSN: 2600-9080), 7(3), 178-191.

Dalimunthe, S. S. (2010). Epistemologi Pendidikan Islam. Deepublish.

Darmalaksana, W. (2021). Agama dan Pancasila Perspektif Multikultur untuk Moderasi Indonesia. Pre-
Print Kelas Menulis UIN Sunan ....

Deslina, Y., Ramadhani, S., Dalimunthe, R. Y., & Lubis, J. N. (2024). ETIKA ISLAM DALAM
PENERAPAN ILMU. Tarim: Jurnal Islamic Education, 2(2), 74-80.

Fithriyah, 1., Sayyi, A., Alenesi, A. S. H. G., Agustina, L., & Al-Manduriy, S. M. (2025). Application
of Sigmund Freud Psychoanalytic Theory in Overcoming Anxiety and Learning Difficulties of
Students.  Al-lhath: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 5(2), 91-109.
https://doi.org/10.53915/jbki.v5i2.580

74



Hamidah, D. (2021). Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid. Tsamratul Fikri, 15(2), 2021.

Huda, A. B., Panjaitan, P. F., Melani, M., & Sabila, D. (2023). Hakikat evaluasi dalam pendidikan Islam.
ALACRITY: Journal Of Education, 95-106.

Ismail, 1., Maulidi, A., Muttagiin, M., Ridho, A., Wardi, M., & Supandi, S. (2025). Tanfidh Bir Al-
Walidain Fi Tafa’ulat Al-ljtima’iyah Li Mujtama’Madura: Tahlil Thaqafat Abhakte min
Manzir Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Journal Of Indonesian Islam, 19(1), 263-299.

Maidiana. (2021). Penelitian survey. ALACRITY: Journal of Education.

Mardiyah, F., & Sofa, A. R. (2025). Keutamaan ilmu dalam perspektif Islam: Transformasi spiritualitas
dan kontribusi sosial bagi kaum Muslim dalam kitab Mahfudzot Fadhoilul Iman. Inspirasi
Dunia: Jurnal Riset Pendidikan dan Bahasa, 4(1), 55-66.

Marwiyah, S., Ismail, 1., & Masruddin, M. (2023). Implementation of Smart Pop Up Book Media to
Improve Read-Write Literacy in Children. 4778, 364-369.
https://doi.org/10.24256/ideas.v11i1.3789

Mukhlis, M., Basari, M. H., & Handayani, F. (2023). Lingkungan pendidikan islam dan
problematika:(kajian terkait komponen utama lingkungan pendidikan islam). AL GHAZALI:
Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 3(2), 76-92.

Mustagim, A. (2017). Metode penelitian Al-Qur’an dan tafsir. digilib.uin-suka.ac.id.

Nafal, Q., Kojin, Tanzeh, A., & Fuadi, I. (2024). Kepemimpimanan Profetik Nabi Sulaiman. Jurnal
Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 2(5), 113-131.

Najmi, A. (2024). PERAN KESABARAN PENDIDIK DALAM MENCIPTAKAN KEPRIBADIAN
SISWA BERKUALITAS PSIKOLOGI PENDIDIKAN ISLAM. Istifkar, 4(2), 200-212.

Nasaruddin, N., & Mubarak, F. (2022). Metode pengajaran dalam perspektif Al-Quran (Tinjauan QS
An-Nahl Ayat 125). Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 6(2), 135-148.

Nurhasanah, F., Ibnudin, 1., & Syathori, A. (2023). Konsep pendidikan menurut Buya Hamka dan
relevansinya dengan pendidikan Islam kontemporer. Journal Islamic Pedagogia, 3(2), 176-195.

Passa, Muh. M. (2023). Living Qur’an Dalam Tradisi Botting Bongi Pada Masyarakat Desa Tolajuk
Kecamatan Latimojong Kabupaten Luwu. 1-87.

Passa, Muh. M. (2024). Al-Qur’an dan Kebenaran Ilmiah: Teropong Kajian Modern dalam Filsafat dan
Keilmuan. EL-FIKR: Jurnal Agidah Dan Filsafat Islam, 5(2), 179-191.

Passa, Muh. M., Pratiwi, Arjuna, & Patma. (2025). Family Resilience dalam Perspektif Al-Qur’an
sebagai Upaya Meminimalisir Kasus Broken Home. Advances In Education Journal, 2(3),
1701-1712.

Priono, A. (2022). Integrasi ilmu dan agama dalam upaya membangun etika dan pendidikan moral dalam
pembelajaran Islam. Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society, 1(1),
65-71.

Purnomo, W., & Bramantoro, T. (2018). Pengantar Metodologi Penelitian Bidang Kesehatan.

books.google.com.

75



Rahman, M. (2018). Multikulturalisasi pendidikan Islam sejak dini di era digital. FIKROTUNA: Jurnal
Pendidikan Dan Manajemen Islam, 7(1), 818-833.

Rakhmat, A. T., & Hidayat, T. (2022). Landasan Pedagogik Pendidikan Agama Islam Di Sekolah.
Taklim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 13-28.

Rismawati, R., & Nugraha, M. S. (2024). PERAN PSIKOLOGI DALAM MENINGKATKAN
RESILIENSI AKADEMIK DI LINGKUNGAN SEKOLAH. Jurnal Tahsinia, 5(9), 1368—
1382.

Romlah, S., & Rusdi, R. (2023). Pendidikan agama Islam sebagai pilar pembentukan moral dan etika.
Al-lbrah: Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam, 8(1), 67-85.

Sari, H. P. (2025). Penerapan Prinsip-Prinsip Eksistensialisme dalam Pembelajaran PAI: Membentuk
Kebebasan, Tanggung Jawab, dan Makna Hidup di Sekolah. SURAU: Journal of Islamic
Education, 3(1), 68-78.

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025a). Bridging Tradition and Multiculturalism
in Islamic Jurisprudence Education.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025b). Bridging Tradition and Multiculturalism
in Islamic Jurisprudence Education.

Sayyi, A., Mashuri, S., Afandi, A., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). MODERATE ISLAMIC
EDUCATION CURRICULUM DESIGN: REALIZING TOLERANCE AMIDST SOCIAL
DIVERSITY IN THE ERA OF SOCIETY 5.0. Jurnal Konseling Pendidikan Islam, 6(3), 261
277. https://doi.org/10.32806/jkpi.v6i3.1184

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Afandi, Fithriyah, 1., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025).
Child-Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-
Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 800-820. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.187

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (3 ed.).
Alfabeta.

Zul, D. R. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka. Kutubkhanah, 20(2), 102-120.

76



