
 

JSPAI 66 

 

`  

Meaning Resilience dalam Perspektif Pendidikan Islam: Telaah Konseptual 

di Tengah Krisis Eksistensial Modern 
 

 Rizkiah Kasim1), Muh. Mukmin Passa2)*, Patma3 
1)Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar, Indonesia 

2)Magister Dirasah Islamiyah, Universitas Islam Negeri Alauddin, Makassar, Indonesia  

3)Guru Al-Qur’an & Hadist MTSS Ulusalu, Luwu, Indonesia 

*email: rizkiahkasim30@gmail.com, muh.mukmin.passa@gmail.com, hjpatmaspdi@gmail.com 

 
Received: 15/07/2025  Accepted: 15/08/2025  Publications: 20/09/2025 

 

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To 

view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

   

Abstrak 

Perkembangan masyarakat modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi, perubahan sosial yang cepat, serta 

dominasi rasionalitas instrumental telah memunculkan krisis eksistensial berupa kekosongan makna hidup, 

khususnya di kalangan generasi muda. Kondisi ini menjadi tantangan serius bagi dunia pendidikan yang cenderung 

berorientasi pada pencapaian kognitif dan prestasi akademik, sementara dimensi makna hidup kurang 

mendapatkan perhatian. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan mengonseptualisasikan ketahanan makna 

sebagai respons terhadap krisis eksistensial dalam perspektif pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan melalui analisis konseptual dan analisis isi terhadap 

berbagai literatur yang relevan dengan tema makna hidup, resiliensi, dan pendidikan Islam. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membangun ketahanan makna melalui 

integrasi nilai tauhid, penguatan orientasi tujuan hidup, serta internalisasi nilai spiritual, moral, dan intelektual 

secara holistik. Ketahanan makna dalam pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai daya tahan psikologis, 

tetapi juga sebagai kapasitas eksistensial yang memungkinkan individu menafsirkan realitas kehidupan secara 

bernilai dan berorientasi tujuan. Dengan demikian, pendidikan Islam berpotensi menjadi paradigma pendidikan 

transformatif yang mampu membentuk individu yang tangguh, bermakna, dan siap menghadapi kompleksitas 

kehidupan modern secara etis dan bertanggung jawab.  

Kata Kunci: Ketahanan Makna, Pendidikan Islam, Krisis Eksistensial, Makna Hidup 

Abstract 

The development of modern society, characterized by technological advances, rapid social change, and the 

dominance of instrumental rationality, has given rise to an existential crisis in the form of a void in the meaning 

of life, especially among the younger generation. This condition poses a serious challenge to the world of 

education, which tends to be oriented towards cognitive achievement and academic performance, while the 

dimension of the meaning of life receives less attention. This study aims to examine and conceptualize meaning 

resilience as a response to the existential crisis from the perspective of Islamic education. This study uses a 

qualitative approach with a literature review through conceptual analysis and content analysis of various 

literature relevant to the themes of meaning of life, resilience, and Islamic education. The results of the study show 

that Islamic education has a strategic role in building resilience of meaning through the integration of the values 

of tawhid, strengthening the orientation of life goals, and the holistic internalization of spiritual, moral, and 

intellectual values. Meaning resilience in Islamic education not only functions as psychological resilience but also 

as an existential capacity that enables individuals to interpret the reality of life in a meaningful and goal-oriented 

manner. Thus, Islamic education has the potential to become a transformative educational paradigm capable of 

shaping individuals who are resilient, meaningful, and ready to face the complexities of life.  

Keywords: Meaning Resilience, Islamic Education, Existential Crisis, Meaning Of Life 

 

 
 

 

JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 

Volume 01 Nomor 02, September 2025 
ISSN 3123-5441 
Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai 

mailto:rizkiahkasim30@gmail.com
mailto:muh.mukmin.passa@gmail.com
mailto:hjpatmaspdi@gmail.com


 

67  

Pendahuluan 
Perkembangan masyarakat modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi, percepatan perubahan 

sosial, serta dominasi rasionalitas instrumental telah membawa implikasi mendalam terhadap kehidupan 

manusia, khususnya dalam cara individu memaknai keberadaan dan tujuan hidupnya (Alfred, 2018). 

Modernitas yang menjanjikan efisiensi, kemudahan, dan kemajuan material pada kenyataannya juga 

melahirkan paradoks eksistensial, yakni meningkatnya perasaan hampa, keterasingan diri, dan 

kehilangan orientasi makna. Kondisi ini dikenal sebagai krisis eksistensial, suatu keadaan ketika 

individu tidak lagi memiliki kerangka nilai yang kokoh untuk memahami penderitaan, kegagalan, dan 

ketidakpastian hidup. Krisis tersebut semakin nyata di kalangan generasi muda dan berimplikasi luas, 

tidak hanya pada aspek psikologis, tetapi juga pada dimensi moral dan spiritual manusia. 

Dalam konteks pendidikan, krisis eksistensial ini menjadi tantangan yang semakin serius 

(Darmalaksana, 2021). Sistem pendidikan modern cenderung menekankan capaian kognitif, kompetensi 

teknis, dan prestasi akademik sebagai indikator utama keberhasilan. Sementara itu, dimensi 

pembentukan makna hidup, orientasi nilai, dan keteguhan eksistensial sering kali terpinggirkan. 

Akibatnya, pendidikan berisiko kehilangan daya transformasinya dan tereduksi menjadi proses yang 

bersifat pragmatis dan instrumental. Individu dapat tampil berhasil secara akademik dan profesional, 

namun rapuh ketika berhadapan dengan tekanan hidup, kegagalan, krisis identitas, dan ketidakpastian 

masa depan (Afandi & Sayyi, 2023). Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan antara keberhasilan 

formal pendidikan dan ketahanan eksistensial peserta didik. 

Kajian mengenai konsep resiliensi oleh Passa et al., (2025) telah menjadi fokus penting dalam 

berbagai disiplin ilmu, terutama psikologi, pendidikan, dan studi keagamaan. Secara umum, resiliensi 

dipahami sebagai kapasitas individu untuk mempertahankan stabilitas diri, beradaptasi secara 

konstruktif, serta bangkit kembali setelah menghadapi tekanan, kegagalan, atau pengalaman traumatis 

dalam kehidupan. Penelitian-penelitian sebelumnya menyoroti bahwa kemampuan ini tidak bersifat 

statis, melainkan merupakan proses dinamis yang dapat dikembangkan melalui interaksi antara faktor 

internal, seperti kepribadian, motivasi, dan keyakinan spiritual dengan faktor eksternal seperti dukungan 

sosial, lingkungan pendidikan, dan nilai-nilai budaya (Passa dkk., 2025). Namun, sebagian besar 

penelitian mengenai resiliensi masih berfokus pada aspek psikologis dan sosial, seperti mekanisme 

koping, dukungan lingkungan, dan regulasi emosi. Dimensi makna hidup sebagai fondasi eksistensial 

resiliensi belum mendapatkan perhatian yang memadai. Padahal, kemampuan seseorang untuk bertahan 

dalam situasi sulit sangat berkaitan dengan sejauh mana ia memiliki orientasi hidup yang bermakna dan 

tujuan yang transenden (Fithriyah dkk., 2025). Tanpa makna, daya tahan manusia menjadi rapuh dan 

mudah terjerumus pada nihilisme, keputusasaan, atau relativisme nilai. Oleh karena itu, konsep 

ketahanan makna (meaning resilience) menjadi penting sebagai kerangka konseptual untuk memahami 

daya tahan manusia secara lebih mendalam, holistik, dan eksistensial. 

Dalam konteks inilah pendidikan Islam menawarkan perspektif alternatif yang relevan dan 

signifikan dalam membangun ketahanan makna. Berlandaskan pandangan holistik tentang manusia 

sebagai makhluk fisik, intelektual, emosional, dan spiritual, pendidikan Islam memandang makna hidup 

sebagai fondasi utama dari seluruh proses pendidikan (Nafal dkk., 2024). Nilai-nilai teologis seperti 

tauhid, sabar, tawakal, ikhtiar, syukur, dan istiqamah tidak hanya berfungsi sebagai ajaran normatif, 

tetapi juga sebagai sumber daya spiritual dalam membangun ketahanan mental dan eksistensial peserta 

didik. Pendidikan Islam tidak semata-mata mentransmisikan ilmu pengetahuan, melainkan 

menginternalisasikan tujuan hidup manusia sebagai hamba dan khalifah di bumi, sehingga proses 

pendidikan diarahkan pada pembentukan manusia yang bermakna dan bertanggung jawab. 

Secara teoretis, kajian ini didukung oleh beberapa kerangka pemikiran utama (Akhsan dkk., 

2021). Pertama, teori makna hidup dalam psikologi eksistensial yang menegaskan bahwa makna 

merupakan kebutuhan fundamental manusia untuk bertahan, berkembang, dan mencapai keutuhan diri. 

Kedua, konsep resiliensi yang memandang ketahanan sebagai kapasitas dinamis yang dapat dibentuk, 



 

68  

dipelajari, dan diperkuat melalui lingkungan serta proses pendidikan. Ketiga, teori pendidikan Islam 

yang menekankan integrasi antara iman, ilmu, dan amal sebagai basis pembentukan manusia seutuhnya. 

Sintesis dari ketiga kerangka ini membuka ruang bagi pengembangan konsep ketahanan makna dalam 

perspektif pendidikan Islam sebagai respons atas krisis eksistensial modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research) (Mustaqim, 2017). Pendekatan ini dipilih karena tujuan utama penelitian adalah mengkaji, 

merumuskan, dan mengembangkan konsep ketahanan makna (meaning resilience) dalam perspektif 

pendidikan Islam melalui telaah teoretis dan analisis konseptual, bukan untuk mengukur fenomena 

secara empiris atau statistik. Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder 

(Passa, 2023). Data primer meliputi karya-karya utama yang membahas pendidikan Islam, resiliensi, 

makna hidup, serta pemikiran tokoh-tokoh relevan, termasuk tulisan-tulisan Buya Hamka yang 

berkaitan dengan pendidikan, makna hidup, dan spiritualitas. Data sekunder diperoleh dari buku-buku 

ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional, serta publikasi akademik yang membahas krisis 

eksistensial modern, psikologi makna, dan pendidikan Islam kontemporer. Subjek penelitian dalam 

kajian ini bukan berupa individu atau populasi empiris, melainkan konsep dan gagasan yang berkaitan 

dengan ketahanan makna dalam pendidikan Islam (Purnomo & Bramantoro, 2018). Oleh karena itu, 

penelitian ini tidak menggunakan sampel dan populasi dalam pengertian kuantitatif, melainkan memilih 

sumber-sumber pustaka secara purposive, berdasarkan relevansi, otoritas keilmuan, dan kontribusinya 

terhadap tema penelitian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan menelusuri, 

membaca, dan mengkaji secara sistematis literatur yang relevan. Proses ini melibatkan pengumpulan 

teks-teks keagamaan, karya pemikiran Islam, serta kajian akademik modern yang membahas resiliensi 

dan makna hidup (Sugiyono, 2019). Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis konseptual 

dan analisis isi (content analysis). Analisis konseptual digunakan untuk mengidentifikasi, 

mengklarifikasi, dan merumuskan konsep ketahanan makna dalam kerangka pendidikan 

Islam(Maidiana, 2021). Sementara itu, analisis isi digunakan untuk menafsirkan gagasan-gagasan utama 

dari sumber pustaka dengan cara menghubungkan nilai-nilai tauhid, pendidikan, dan resiliensi dalam 

konteks krisis eksistensial modern. Prosedur penelitian dilakukan melalui beberapa tahap (Arikunto, 

1989), yaitu: pertama, penentuan fokus penelitian dan perumusan kerangka konseptual; Kedua, 

pengumpulan literatur yang relevan dengan tema ketahanan makna dan pendidikan Islam; Ketiga, 

klasifikasi dan kategorisasi data berdasarkan tema-tema utama penelitian; Keempat, analisis dan sintesis 

konsep untuk membangun kerangka meaning resilience dalam pendidikan Islam; serta Kelima, 

penarikan kesimpulan yang bersifat teoretis dan reflektif. Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga 

melalui triangulasi sumber, dengan membandingkan berbagai pandangan dan literatur dari beragam 

disiplin keilmuan, seperti pendidikan Islam, filsafat, dan psikologi makna. Dengan cara ini, konsep yang 

dirumuskan diharapkan memiliki landasan teoretis yang kuat dan relevan dengan konteks keilmuan 

kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pembahasan ini diarahkan untuk mengkaji konsep ketahanan makna (meaning resilience) dalam 

perspektif pendidikan Islam sebagai respons terhadap krisis eksistensial yang berkembang dalam 

kehidupan modern. Fokus pembahasan tidak hanya menempatkan makna hidup sebagai dimensi 

normatif, tetapi juga sebagai kapasitas eksistensial yang dapat dibentuk dan diperkuat melalui proses 

pendidikan. Pendidikan Islam dipahami sebagai ruang strategis yang memungkinkan integrasi antara 

nilai spiritual, moral, dan intelektual dalam membangun ketahanan individu dan sosial. Oleh karena itu, 

pembahasan ini disusun secara sistematis ke dalam tiga bagian utama, yaitu: pertama, analisis krisis 



 

69  

eksistensial modern dan urgensi ketahanan makna; kedua, pemaknaan konsep meaning resilience dalam 

perspektif pendidikan Islam; dan ketiga, peran pendidikan Islam sebagai ruang pembentukan ketahanan 

makna dalam menghadapi tantangan kehidupan kontemporer. 

 

Krisis Eksistensial Modern, Urgensi Ketahanan Makna serta Meaning Resilience dalam 

Perspektif Pendidikan Islam 

Krisis eksistensial saat ini menjadi sebuah isu yang semakin terlihat dalam dinamika kehidupan 

masyarakat modern. Perkembangan teknologi, perubahan cepat dalam sistem sosial, dominasi pemikiran 

rasional, dan tekanan sosial yang semakin kuat sering kali disertai dengan peningkatan pencarian makna 

hidup(Sari, 2025). Hal ini mengakibatkan banyak orang merasa kosong, tidak tahu arah, dan terasing 

dari diri mereka sendiri. Fenomena ini ternyata mempengaruhi tidak hanya aspek psikologis, tetapi juga 

menyentuh dimensi spiritual dan moral individu, terutama di kalangan generasi muda yang sedang 

mencari identitas diri. 

Dalam konteks ini, konsep ketahanan makna menjadi sangat penting untuk diteliti. Ketahanan 

makna merujuk pada kemampuan seseorang untuk mempertahankan dan memberikan arti pada 

hidupnya di tengah situasi yang sulit dan penuh ketidakpastian (Ayob dkk., 2024). Konsep ini 

menegaskan bahwa manusia, sebagai makhluk sosial, memerlukan orientasi hidup yang bermakna agar 

bisa bertahan dan berkembang secara utuh. Tanpa adanya makna, pencapaian dalam aspek material dan 

akademik sering kali tidak cukup untuk menjamin kesejahteraan batin. Pendidikan memiliki berbagai 

fungsi penting dalam membangun ketahanan makna hidup setiap orang (Mardiyah & Sofa, 2025). 

Namun, dalam era pendidikan modern, yang sering ditekankan adalah aspek kognitif, pencapaian nilai, 

dan persaingan teknis, sehingga dimensi makna hidup sering kali diabaikan. Pendidikan berisiko 

menjadi sekadar proses mekanis yang fokus pada hasil formal, bukan pada perkembangan individu yang 

mengetahui tujuan dan nilai keberadaannya. 

Dalam proses pendidikan ketika makna tidak diintegrasikan ke dalam proses belajar maka 

pengetahuan akan kehilangan kemampuan untuk mengubah dan hanya berfungsi secara praktis 

(Dalimunthe, 2010). Akibatnya, seseorang mungkin berhasil dalam hal akademis, tetapi rentan dalam 

menghadapi tantangan hidup. Situasi ini menyoroti pentingnya mengarahkan kembali pendidikan agar 

tidak hanya menghasilkan individu yang pintar secara intelektual, tetapi juga kuat dalam melaksanakan 

makna hidup dan perannya dalam masyarakat yang kompleks. Sedangkan Resiliensi atau ketahanan 

merupakan konsep fundamental dalam dunia pendidikan yang merujuk pada kapasitas individu untuk 

bertahan, beradaptasi, dan bangkit kembali ketika berhadapan dengan tekanan, kegagalan, maupun 

situasi yang menantang (Rismawati & Nugraha, 2024). Dalam kerangka pendidikan, resiliensi tidak 

hanya dipahami sebagai kemampuan teknis untuk menyelesaikan masalah, tetapi juga sebagai daya 

internal yang memungkinkan individu mempertahankan orientasi hidup dan stabilitas diri di tengah 

perubahan dan ketidakpastian. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, konsep resiliensi mengalami perluasan makna (Ayob dkk., 

2024). Resiliensi tidak semata-mata dimaknai sebagai kekuatan psikologis, melainkan juga mencakup 

dimensi spiritual yang berakar pada keimanan. Pendidikan Islam memandang manusia sebagai makhluk 

holistik yang terdiri atas unsur fisik, intelektual, emosional, dan spiritual yang saling berkaitan. Oleh 

karena itu, ketahanan dalam pendidikan Islam mencerminkan integrasi antara keteguhan mental, 

kestabilan emosi, kematangan moral, serta kedalaman spiritual yang membentuk kepribadian manusia 

secara utuh. 

Landasan teologis resiliensi dalam Islam bersumber dari nilai-nilai dasar ajaran agama, seperti 

sabar, tawakal, ikhtiar, dan syukur (Romlah & Rusdi, 2023). Nilai-nilai ini tidak hanya berfungsi 

sebagai sikap moral, tetapi juga sebagai mekanisme spiritual dalam menghadapi ujian kehidupan. Al-

Qur’an menegaskan bahwa setiap manusia akan diuji sesuai dengan kadar kemampuannya, yang 



 

70  

menunjukkan bahwa ujian dan ketahanan merupakan bagian dari sunnatullah dalam perjalanan hidup 

manusia. Dengan demikian, resiliensi dalam Islam tidak dipahami sebagai kondisi luar biasa, melainkan 

sebagai potensi fitrah yang perlu dikembangkan melalui pendidikan. 

 Terlihat dalam kerangka pendidikan Islam, makna hidup menempati posisi sentral dalam proses 

pembentukan manusia (Deslina dkk., 2024). Islam memandang kehidupan manusia tidak bersifat 

tanpa tujuan, melainkan diarahkan pada pengabdian kepada Allah dan pelaksanaan amanah sebagai 

khalifah di bumi. Orientasi tujuan inilah yang menjadi fondasi utama ketahanan makna, karena individu 

yang memahami tujuan eksistensialnya cenderung memiliki daya tahan yang lebih kuat dalam 

menghadapi tekanan dan ketidakpastian hidup. Tauhid berperan sebagai prinsip inti dalam membangun 

ketahanan makna dalam pendidikan Islam. Tauhid tidak hanya dipahami sebagai keyakinan teologis, 

tetapi juga sebagai kerangka integratif yang menyatukan seluruh dimensi kehidupan manusia (Passa, 

2024; Sayyi, Mashuri, dkk., 2025). Melalui tauhid, aktivitas pendidikan, termasuk proses belajar, 

berpikir, dan berinteraksi sosial, dimaknai sebagai bagian dari pengabdian kepada Tuhan. Dengan 

orientasi ini, pendidikan tidak berhenti pada pencapaian instrumental, tetapi diarahkan pada 

pembentukan kesadaran makna yang berkelanjutan. 

 Dalam sudut pandang epistemologis, pendidikan Islam memandang makna sebagai hasil dari 

interaksi antara wahyu, akal, dan pengalaman. Makna hidup tidak hadir secara instan, melainkan 

dibentuk melalui proses reflektif yang melibatkan pemahaman teks-teks keagamaan, penggunaan 

rasionalitas, serta penghayatan terhadap realitas kehidupan. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

mendorong peserta didik untuk melakukan tadabbur, refleksi, dan evaluasi diri agar pengalaman hidup 

dapat ditafsirkan secara konstruktif dan bermakna. Melalui proses tersebut, meaning resilience dalam 

pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai daya tahan psikologis, tetapi juga sebagai kemampuan 

eksistensial untuk menafsirkan realitas hidup secara bernilai dan berorientasi tujuan. Ketahanan makna 

ini memungkinkan individu untuk tidak terjebak dalam kehampaan, nihilisme, atau relativisme nilai, 

sekaligus memberikan arah yang jelas dalam menjalani kehidupan di tengah kompleksitas dunia 

modern. 

 

Pendidikan Islam sebagai Ruang Pembentukan Ketahanan dan Makna Aspek Psikospiritual 

Siswa 

 Pendidikan Islam berfungsi sebagai ruang strategis dalam membentuk ketahanan makna peserta 

didik, karena tidak hanya berorientasi pada transfer pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan sikap, 

nilai, dan orientasi hidup (Rakhmat & Hidayat, 2022). Dalam kerangka ini, penguatan resiliensi dan 

makna hidup berlangsung melalui interaksi antara pendidik, kurikulum, lingkungan pendidikan, serta 

konteks sosial yang lebih luas. 

 Guru dalam pendidikan Islam memiliki peranan yang sangat strategis dalam mengembangkan 

resiliensi siswa (Nasaruddin & Mubarak, 2022). Guru tidak hanya bertindak sebagai pengajar ilmu 

pengetahuan, tetapi juga sebagai teladan moral dan spiritual yang memperlihatkan sikap sabar, 

konsisten, dan optimis dalam menghadapi berbagai tantangan. Keteladanan ini menjadi sarana penting 

dalam internalisasi nilai ketahanan makna, karena peserta didik belajar bukan hanya dari apa yang 

diajarkan, tetapi juga dari bagaimana nilai-nilai tersebut diwujudkan dalam perilaku sehari-hari (Sayyi, 

Asmuki, dkk., 2025a). 

 Selain peran guru, kurikulum pendidikan Islam turut berkontribusi dalam penguatan resiliensi 

dan ketahanan makna. Integrasi nilai-nilai akhlak, kisah-kisah keteladanan para nabi, serta sejarah 

tokoh-tokoh Islam yang menunjukkan ketahanan luar biasa dalam menghadapi ujian hidup memberikan 

kerangka naratif yang bermakna bagi peserta didik. Melalui narasi tersebut, siswa diajak memahami 

bahwa kesulitan dan penderitaan merupakan bagian dari perjalanan hidup yang sarat dengan pelajaran 

dan hikmah. 



 

71  

 Lingkungan pendidikan yang Islami juga memiliki pengaruh signifikan dalam pengembangan 

resiliensi (Mukhlis dkk., 2023). Suasana yang kondusif, penuh kasih sayang, serta menjunjung tinggi 

nilai keadilan dan kebersamaan membantu peserta didik merasa aman secara psikologis dan spiritual. 

Pendidikan Islam menekankan bahwa setiap kesulitan mengandung hikmah dan peluang untuk 

pembelajaran, sehingga kegagalan tidak dipandang sebagai akhir, melainkan sebagai bagian dari proses 

pertumbuhan diri. 

 Pendidikan Islam juga mendorong peserta didik untuk memiliki tujuan hidup yang jelas dan 

berorientasi pada nilai-nilai akhirat (Dalimunthe, 2010). Orientasi tujuan ini berperan penting dalam 

membangun ketahanan makna, karena individu yang memiliki tujuan transenden cenderung lebih 

mampu bertahan dalam menghadapi tekanan hidup. Dalam konteks ini, resiliensi dalam pendidikan 

Islam tercermin dalam sikap istiqamah, yaitu konsistensi dalam melakukan kebaikan meskipun 

dihadapkan pada berbagai hambatan dan tantangan. 

Keluarga sebagai bagian integral dari ekosistem pendidikan Islam turut memainkan peran 

penting dalam menanamkan resiliensi sejak dini (Passa, 2023). Pola pengasuhan yang berlandaskan 

nilai-nilai Islam memperkuat ketahanan mental dan spiritual anak, sehingga pendidikan di sekolah 

mendapatkan dukungan yang selaras dari lingkungan keluarga. Sinergi antara keluarga dan lembaga 

pendidikan menjadi faktor penting dalam pembentukan ketahanan makna yang berkelanjutan. Konteks 

pengembangan pemikiran pendidikan Islam seperti K. H. Abdul Malik Karim Amrullah (Buya Hamka) 

dapat dijadikan salah satu rujukan konseptual yang relevan. Buya Hamka dikenal sebagai intelektual 

Muslim yang inovatif dan produktif, dengan gagasan-gagasan pendidikan yang bersifat dinamis dan 

melampaui zamannya(Zul, 2020). Pemikirannya tidak hanya relevan pada konteks historis, tetapi juga 

menawarkan perspektif yang aktual dalam menjawab tantangan pendidikan modern, khususnya terkait 

pembentukan makna hidup dan ketahanan spiritual (Nurhasanah dkk., 2023). 

 Pendidikan Islam memandang pencarian ilmu sebagai bentuk ibadah, sehingga aktivitas belajar 

tidak dilepaskan dari orientasi pengabdian kepada Allah (Hamidah, 2021). Perspektif ini memperkuat 

makna dari proses pendidikan dan menjauhkan peserta didik dari orientasi sempit yang hanya berfokus 

pada pencapaian nilai, gelar, atau status sosial. Dengan pemahaman tersebut, pendidikan Islam memiliki 

kemampuan besar untuk membentuk individu yang tidak hanya tahan secara psikologis, tetapi juga kuat 

secara spiritual dan memiliki makna dalam hidupnya. Ketahanan makna dalam pendidikan Islam bersifat 

tidak hanya individual, tetapi juga kolektif (Priono, 2022). Pendidikan Islam mengajarkan nilai-nilai 

persaudaraan, kepedulian, dan tanggung jawab sosial sebagai bagian integral dari arti hidup. Makna 

hidup tidak semata-mata ditemukan dalam pencapaian pribadi, tetapi juga dalam kontribusi nyata bagi 

kesejahteraan komunitas dan umat secara luas. 

 Sebagai penutup, evaluasi dalam pendidikan Islam tidak hanya menekankan aspek intelektual, 

tetapi juga mencakup perkembangan emosional dan spiritual peserta didik (Huda dkk., 2023). 

Pendekatan evaluatif yang holistik ini menegaskan bahwa ketahanan makna merupakan salah satu 

indikator penting keberhasilan pendidikan Islam (Sayyi dkk., 2025). Dengan demikian, pendidikan 

Islam dapat berfungsi sebagai ruang pembentukan manusia yang tangguh, bermakna, dan mampu 

menghadapi kompleksitas kehidupan modern dengan sikap yang beretika dan bertanggung jawab. 

Sedangkan ketahanan makna tidak dapat dipisahkan dari aspek psikologis dan spiritual siswa. 

Dalam situasi krisis eksistensial saat ini, seseorang tidak hanya menghadapi kelelahan mental akibat 

tekanan dari akademis dan sosial, tetapi juga merasakan kekosongan emosional yang muncul dari 

kehilangan arah dalam hidup. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu memperhatikan perpaduan antara 

kesehatan mental dan kekuatan spiritual sebagai dasar dari ketahanan makna. Dari sudut pandang 

psikologis, ketahanan makna sangat terkait dengan kemampuan seseorang dalam mengendalikan emosi, 

menghadapi ketidakpastian, dan menafsirkan penderitaan dengan cara yang positif. Pendidikan Islam 

memiliki potensi besar untuk membangun cara berpikir yang tidak sekadar fokus pada hasil materi, 



 

72  

tetapi juga pada pemaknaan hidup sebagai bagian dari ujian dan tanggung jawab ilahi. Dengan demikian, 

siswa diajarkan untuk melihat tantangan sebagai peluang untuk berkembang, bukan hanya sebagai 

ancaman. 

Aspek spiritual berfungsi sebagai sumber utama makna dalam pendidikan Islam. Misalnya, konsep 

tauhid memberikan dasar ontologis yang menunjukkan bahwa hidup memiliki tujuan yang lebih tinggi. 

Kesadaran akan hubungan manusia dengan Allah menciptakan rasa keterhubungan yang mendalam, 

sehingga individu tidak mudah terjerumus ke dalam nihilisme atau relativisme makna yang sering 

terjadi di kehidupan modern. Dengan demikian, penguatan dimensi psikospiritual dalam pendidikan 

Islam sangat penting untuk membangun ketahanan makna. Pendidikan Islam seharusnya tidak hanya 

menyampaikan pengetahuan agama, tetapi juga harus mampu menyediakan pengalaman batin yang 

berarti. Dengan demikian, siswa tidak hanya menjadi pintar secara intelektual, tetapi juga berkembang 

secara eksistensial. 

 

Strategi Pedagogis Pendidikan Islam dalam Membangun Ketahanan Makna 

Untuk menciptakan ketahanan makna dalam pendidikan Islam, diperlukan strategi pedagogis yang 

dirancang secara khusus untuk mengatasi tantangan eksistensial yang dihadapi siswa. Model 

pembelajaran yang hanya menekankan aspek kognitif berpotensi mengabaikan kebutuhan yang 

mendalam dari manusia akan makna (Marwiyah dkk., 2023). Oleh karena itu, pendekatan pedagogis 

harus diarahkan kepada pembelajaran yang reflektif, dialogis, dan kontekstual. Salah satu strategi yang 

penting adalah menggunakan pembelajaran reflektif yang mendorong siswa untuk menghubungkan 

materi dengan pengalaman hidup mereka (Rahman, 2018). Dalam konteks pendidikan Islam, 

merenungkan ayat-ayat kauniyah dan qauliyah dapat menjadi cara yang efektif untuk menumbuhkan 

kesadaran akan makna. Proses ini membantu siswa menyadari bahwa ajaran Islam terhubung dengan 

kenyataan sehari-hari (Sayyi, Asmuki, dkk., 2025b). Pendekatan dialogis juga berperan penting dalam 

membangun ketahanan makna. Ruang untuk berdialog memungkinkan siswa mengekspresikan 

kegelisahan eksistensial mereka, keraguan, serta pencarian makna secara terbuka. Dalam hal ini, 

pendidik berperan bukan hanya sebagai pemberi jawaban, tetapi sebagai fasilitator yang membimbing 

pencarian makna secara kritis dan penuh tanggung jawab. Di samping itu, strategi pembelajaran 

berbasis teladan memiliki dampak besar dalam pengembangan makna. Pendidik yang mampu 

mencerminkan nilai-nilai Islam dalam sikap dan tindakan mereka akan menjadi sumber inspirasi 

eksistensial bagi siswa (Ismail dkk., 2025). Dengan menggabungkan strategi reflektif, dialogis, dan 

keteladanan, pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai medium yang efektif dalam membangun 

ketahanan makna. 

Upaya membangun ketahanan makna dalam pendidikan Islam menuntut strategi pedagogis yang 

tidak hanya menitikberatkan pada aspek kognitif, tetapi juga mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, 

dan afektif peserta didik. Strategi ini berlandaskan pada prinsip bahwa pendidikan Islam bukan semata 

proses transmisi ilmu pengetahuan, melainkan juga transformasi nilai yang membentuk keutuhan 

pribadi manusia (Najmi, 2024). Dalam konteks tersebut, pendekatan pedagogis harus diarahkan pada 

pengembangan kesadaran diri, refleksi spiritual, serta pemaknaan terhadap pengalaman hidup sebagai 

bagian dari pengabdian kepada Allah SWT. 

Pertama, pendekatan reflektif-spiritual menjadi dasar penting dalam strategi pedagogis Islam. 

Pembelajaran reflektif memberi ruang bagi peserta didik untuk merenungkan hubungan antara ilmu 

yang dipelajari dengan pengalaman hidup serta realitas sosial yang dihadapi. Dalam tradisi Islam, 

kegiatan tadabbur terhadap ayat-ayat qauliyah (wahyu) dan kauniyah (alam semesta) berfungsi 

menumbuhkan kesadaran transendental, di mana peserta didik diajak untuk melihat makna di balik 

fenomena dan peristiwa kehidupan. Melalui refleksi yang diarahkan kepada nilai-nilai ketauhidan, 

siswa mampu membangun hubungan eksistensial antara pengetahuan dan keimanan, sehingga makna 

hidup tidak hanya dipahami secara teoritis, tetapi diinternalisasi dalam sikap dan tindakan. 



 

73  

Kedua, pendekatan dialogis-humanistik menjadi sarana strategis dalam membangun ketahanan 

makna. Proses dialog yang terbuka antara guru dan siswa memungkinkan ekspresi kejujuran 

intelektual, keraguan eksistensial, dan pencarian makna hidup tanpa rasa takut dihakimi. Dalam konteks 

ini, guru berperan sebagai fasilitator spiritual yang membimbing siswa menuju pemahaman makna 

berdasarkan prinsip kebebasan bertanggung jawab. Dialog yang berlandaskan nilai-nilai Islam 

mendorong tumbuhnya empati, toleransi, dan kemampuan berpikir kritis, sehingga peserta didik tidak 

hanya menjadi penerima ilmu, tetapi juga pencari makna yang aktif dan reflektif. Pendekatan ini selaras 

dengan konsep ta’dib dalam pendidikan Islam, yakni proses penanaman adab dan kesadaran moral 

melalui relasi edukatif yang humanis. 

Ketiga, pendekatan keteladanan (uswah hasanah) menjadi inti dari pedagogi Islam. Nilai-nilai 

ketahanan makna lebih efektif ditanamkan melalui tindakan nyata daripada sekadar penjelasan verbal. 

Pendidik yang menampilkan konsistensi antara ucapan dan perilaku, menunjukkan kesabaran, 

keikhlasan, serta keteguhan dalam menghadapi ujian kehidupan, akan menjadi model nyata bagi peserta 

didik dalam memahami makna sabar, syukur, dan tawakal. Keteladanan ini menumbuhkan dimensi 

afektif yang kuat, karena peserta didik belajar memaknai nilai-nilai Islam melalui interaksi langsung 

dan pengamatan terhadap sikap pendidik. 

Keempat, pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning) perlu diintegrasikan dalam 

pendidikan Islam. Melalui pengalaman langsung, siswa tidak hanya menerima informasi, tetapi juga 

mengalami proses transformasi batin. Misalnya, melalui kegiatan sosial keagamaan, kerja bakti, atau 

proyek kemanusiaan yang berorientasi nilai spiritual. Aktivitas semacam ini menumbuhkan kesadaran 

akan tanggung jawab sosial dan mengajarkan bahwa makna hidup dapat ditemukan melalui kontribusi 

terhadap kesejahteraan umat dan lingkungan. Dengan demikian, pengalaman menjadi media 

pembelajaran yang memperkuat resiliensi makna secara konkret dan aplikatif. 

Kelima, strategi integratif-holistik harus diterapkan agar seluruh unsur kurikulum, lingkungan 

pendidikan, dan budaya sekolah mencerminkan nilai-nilai Islam yang mendukung pembentukan 

ketahanan makna. Kurikulum tidak hanya berfokus pada isi materi, tetapi juga pada orientasi nilai yang 

menumbuhkan kesadaran spiritual. Lingkungan pendidikan yang penuh kasih, adil, dan menghargai 

keberagaman memungkinkan siswa mengembangkan rasa aman eksistensial. Selain itu, kegiatan 

muhasabah dan pembinaan rohani di sekolah dapat dijadikan ruang kontemplatif untuk memperkuat 

hubungan peserta didik dengan Tuhan dan sesama manusia. 

Dengan demikian, strategi pedagogis pendidikan Islam dalam membangun ketahanan makna harus 

bersifat transformatif dan kontekstual. Ia tidak hanya mendidik akal, tetapi juga membentuk hati dan 

jiwa. Pendidikan yang demikian akan melahirkan individu yang memiliki keteguhan dalam menjalani 

kehidupan, mampu menafsirkan penderitaan secara konstruktif, dan menjadikan setiap pengalaman 

sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah SWT. Dengan pendekatan pedagogis yang menyeluruh, 

pendidikan Islam dapat menjadi medium rekonstruksi makna hidup yang berakar pada tauhid dan 

berorientasi pada kebahagiaan dunia serta akhirat. 

 

SIMPULAN 

Simpulan harus menyebutkan secara jelas hasil-hasil yang diperoleh, menjawab permasalahan 

yang diungkap dalam pendahuluan, serta relevan dengan permasalahan dan tujuan. Ditulis dalam bentuk 

naratif bukan dalam bentuk numerikal atau pointer. Kajian ini menunjukkan bahwa krisis eksistensial 

modern yang ditandai oleh kekosongan makna, keterasingan diri, dan rapuhnya orientasi hidup 

merupakan tantangan serius bagi dunia pendidikan. Pendidikan yang terlalu berfokus pada capaian 

kognitif dan kompetensi teknis terbukti belum cukup mampu membekali individu untuk menghadapi 

tekanan, kegagalan, dan ketidakpastian hidup. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan pendidikan yang 

tidak hanya mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi juga membangun ketahanan dalam 

memaknai kehidupan secara utuh. Hasil telaah konseptual ini menegaskan bahwa meaning resilience 



 

74  

atau ketahanan makna merupakan kapasitas eksistensial yang memungkinkan individu mempertahankan 

orientasi hidup yang bermakna di tengah situasi sulit dan penuh perubahan.  

Dalam perspektif pendidikan Islam, ketahanan makna tidak dipahami semata-mata sebagai daya 

tahan psikologis, melainkan sebagai integrasi antara keteguhan mental, kestabilan emosional, 

kematangan moral, dan kedalaman spiritual. Landasan teologis seperti tauhid, sabar, tawakal, ikhtiar, 

dan syukur menjadi fondasi utama dalam membentuk ketahanan makna yang berakar pada kesadaran 

akan tujuan hidup sebagai hamba dan khalifah di bumi. Penelitian ini juga menegaskan bahwa 

pendidikan Islam memiliki peran strategis sebagai ruang pembentukan ketahanan makna, baik pada 

level individual maupun kolektif. Melalui peran guru sebagai teladan, kurikulum yang sarat nilai akhlak 

dan keteladanan, lingkungan pendidikan yang kondusif, serta dukungan keluarga, pendidikan Islam 

mampu menanamkan orientasi hidup yang bermakna dan berkelanjutan. Selain itu, pandangan tokoh 

seperti Buya Hamka memperkaya kerangka konseptual pendidikan Islam dengan menekankan 

pentingnya makna hidup, spiritualitas, dan integrasi iman ilmu amal dalam proses pendidikan. Dengan 

demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa ketahanan makna merupakan elemen kunci dalam 

menjawab krisis eksistensial modern, dan pendidikan Islam menawarkan paradigma alternatif yang 

komprehensif dalam membangun manusia yang tangguh, beriman, dan bermakna. Konseptualisasi 

meaning resilience dalam pendidikan Islam tidak hanya memperkuat fondasi teoretis pendidikan Islam, 

tetapi juga membuka peluang pengembangan model pendidikan yang lebih humanis, reflektif, dan 

relevan dengan tantangan kehidupan kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afandi, A., & Sayyi, A. (2023). Implementation of Merdeka Curriculum Based on Multicultural in Fiqh 

Learning: (Case Study at Madrasah Aliyah Darul Ulum II Middle Bujur Batumarmar 

Pamekasan). Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 14(02), 200–215. 

https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v14i02.6994 

Akhsan, A., Adib, H., & Wiyani, N. A. (2021). Integrasi Islam, Sains dan Budaya: Tinjauan Teoritis. 

… : Keislaman, Sosial Dan …. 

Alfred. (2018). Hubungan Sains dan Agama Persfektif Kuntowijoyo. Jurnal Al-Aqidah, 10(2), 1–23. 

Arikunto, S. (1989). Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktis. PT Bima Karya. 

Ayob, M. A. S., Soh, N. S. M., Sairi, F. M., Zaini, M. N. M., & Aziz, A. A. (2024). Integrasi Spiritual 

dan Agama dalam Membina Ketahanan Diri Menghadapi Cabaran Hidup [The Integration of 

Spirituality and Religion in Building Resilience to Life’s Challenges]. BITARA International 

Journal of Civilizational Studies and Human Sciences (e-ISSN: 2600-9080), 7(3), 178–191. 

Dalimunthe, S. S. (2010). Epistemologi Pendidikan Islam. Deepublish. 

Darmalaksana, W. (2021). Agama dan Pancasila Perspektif Multikultur untuk Moderasi Indonesia. Pre-

Print Kelas Menulis UIN Sunan …. 

Deslina, Y., Ramadhani, S., Dalimunthe, R. Y., & Lubis, J. N. (2024). ETIKA ISLAM DALAM 

PENERAPAN ILMU. Tarim: Jurnal Islamic Education, 2(2), 74–80. 

Fithriyah, I., Sayyi, A., Alenesi, A. S. H. G., Agustina, L., & Al-Manduriy, S. M. (2025). Application 

of Sigmund Freud Psychoanalytic Theory in Overcoming Anxiety and Learning Difficulties of 

Students. Al-Ihath: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 5(2), 91–109. 

https://doi.org/10.53915/jbki.v5i2.580 



 

75  

Hamidah, D. (2021). Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid. Tsamratul Fikri, 15(2), 2021. 

Huda, A. B., Panjaitan, P. F., Melani, M., & Sabila, D. (2023). Hakikat evaluasi dalam pendidikan Islam. 

ALACRITY: Journal Of Education, 95–106. 

Ismail, I., Maulidi, A., Muttaqiin, M., Ridho, A., Wardi, M., & Supandi, S. (2025). Tanfidh Bir Al-

Wālidain Fi Tafā’ulāt Al-Ijtimā’iyah Li Mujtama’Madura: Tahlīl Thaqāfat Abhakte min 

Manzūr Al-Tarbiyah Al-Islamiyah. Journal Of Indonesian Islam, 19(1), 263–299. 

Maidiana. (2021). Penelitian survey. ALACRITY: Journal of Education. 

Mardiyah, F., & Sofa, A. R. (2025). Keutamaan ilmu dalam perspektif Islam: Transformasi spiritualitas 

dan kontribusi sosial bagi kaum Muslim dalam kitab Mahfudzot Fadhoilul Iman. Inspirasi 

Dunia: Jurnal Riset Pendidikan dan Bahasa, 4(1), 55–66. 

Marwiyah, S., Ismail, I., & Masruddin, M. (2023). Implementation of Smart Pop Up Book Media to 

Improve Read-Write Literacy in Children. 4778, 364–369. 

https://doi.org/10.24256/ideas.v11i1.3789 

Mukhlis, M., Basari, M. H., & Handayani, F. (2023). Lingkungan pendidikan islam dan 

problematika:(kajian terkait komponen utama lingkungan pendidikan islam). AL GHAZALI: 

Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 3(2), 76–92. 

Mustaqim, A. (2017). Metode penelitian Al-Qur’an dan tafsir. digilib.uin-suka.ac.id. 

Nafal, Q., Kojin, Tanzeh, A., & Fuadi, I. (2024). Kepemimpimanan Profetik Nabi Sulaiman. Jurnal 

Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 2(5), 113–131. 

Najmi, A. (2024). PERAN KESABARAN PENDIDIK DALAM MENCIPTAKAN KEPRIBADIAN 

SISWA BERKUALITAS PSIKOLOGI PENDIDIKAN ISLAM. Istifkar, 4(2), 200–212. 

Nasaruddin, N., & Mubarak, F. (2022). Metode pengajaran dalam perspektif Al-Quran (Tinjauan QS 

An-Nahl Ayat 125). Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 6(2), 135–148. 

Nurhasanah, F., Ibnudin, I., & Syathori, A. (2023). Konsep pendidikan menurut Buya Hamka dan 

relevansinya dengan pendidikan Islam kontemporer. Journal Islamic Pedagogia, 3(2), 176–195. 

Passa, Muh. M. (2023). Living Qur’an Dalam Tradisi Botting Bongi Pada Masyarakat Desa Tolajuk 

Kecamatan Latimojong Kabupaten Luwu. 1–87. 

Passa, Muh. M. (2024). Al-Qur’an dan Kebenaran Ilmiah: Teropong Kajian Modern dalam Filsafat dan 

Keilmuan. EL-FIKR: Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 5(2), 179–191. 

Passa, Muh. M., Pratiwi, Arjuna, & Patma. (2025). Family Resilience dalam Perspektif Al-Qur’an 

sebagai Upaya Meminimalisir Kasus Broken Home. Advances In Education Journal, 2(3), 

1701–1712. 

Priono, A. (2022). Integrasi ilmu dan agama dalam upaya membangun etika dan pendidikan moral dalam 

pembelajaran Islam. Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society, 1(1), 

65–71. 

Purnomo, W., & Bramantoro, T. (2018). Pengantar Metodologi Penelitian Bidang Kesehatan. 

books.google.com. 



 

76  

Rahman, M. (2018). Multikulturalisasi pendidikan Islam sejak dini di era digital. FIKROTUNA: Jurnal 

Pendidikan Dan Manajemen Islam, 7(1), 818–833. 

Rakhmat, A. T., & Hidayat, T. (2022). Landasan Pedagogik Pendidikan Agama Islam Di Sekolah. 

Taklim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 13–28. 

Rismawati, R., & Nugraha, M. S. (2024). PERAN PSIKOLOGI DALAM MENINGKATKAN 

RESILIENSI AKADEMIK DI LINGKUNGAN SEKOLAH. Jurnal Tahsinia, 5(9), 1368–

1382. 

Romlah, S., & Rusdi, R. (2023). Pendidikan agama Islam sebagai pilar pembentukan moral dan etika. 

Al-Ibrah: Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam, 8(1), 67–85. 

Sari, H. P. (2025). Penerapan Prinsip-Prinsip Eksistensialisme dalam Pembelajaran PAI: Membentuk 

Kebebasan, Tanggung Jawab, dan Makna Hidup di Sekolah. SURAU: Journal of Islamic 

Education, 3(1), 68–78. 

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025a). Bridging Tradition and Multiculturalism 

in Islamic Jurisprudence Education. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002 

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025b). Bridging Tradition and Multiculturalism 

in Islamic Jurisprudence Education. 

Sayyi, A., Mashuri, S., Afandi, A., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). MODERATE ISLAMIC 

EDUCATION CURRICULUM DESIGN: REALIZING TOLERANCE AMIDST SOCIAL 

DIVERSITY IN THE ERA OF SOCIETY 5.0. Jurnal Konseling Pendidikan Islam, 6(3), 261–

277. https://doi.org/10.32806/jkpi.v6i3.1184 

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Afandi, Fithriyah, I., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). 

Child-Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-

Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 800–820. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.187 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (3 ed.). 

Alfabeta. 

Zul, D. R. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka. Kutubkhanah, 20(2), 102–120. 

 


