
JSPAI 24 

 

 

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS ADAB DALAM KITAB TA’LIM AL-

MUTA’ALLIM DAN RELEVANSINYA TERHADAP PENDIDIKAN 

KARAKTER KONTEMPORER 
 

Khairul Abdillah Harahap1)*, Nelly Setia Wati2) 
1),2)Pendidikan Agama Islam, Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Sunan Kalijaga , 

Yogyakarta, Indonesia 

 
124204011055@student.uin-suka.ac.id  
224204011046@student.uin-suka.ac.id  

  

 
Received: 15/07/2025  Accepted: 15/08/2025  Publications: 20/09/2025 

 

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To 

view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

   

Abstrak 
Penelitian ini mengkaji konsep pendidikan Islam menurut Imam Al-Zarnuji dalam Ta’lim al-Muta’allim serta 

relevansinya terhadap pendidikan Islam kontemporer. Tujuan penelitian ini adalah memetakan secara sistematis 

tujuan pendidikan, peran guru dan peserta didik, serta landasan etika pembelajaran yang dirumuskan Al-Zarnuji 

sebagai respons atas problem moral dan karakter dalam pendidikan modern. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi kepustakaan. Data primer bersumber dari Ta’lim al-

Muta’allim, sedangkan data sekunder diperoleh dari berbagai literatur tentang pendidikan Islam dan pendidikan 

karakter, yang dianalisis melalui teknik analisis isi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Zarnuji memandang 

pendidikan sebagai proses holistik yang berorientasi pada pembentukan akhlak, kedekatan spiritual kepada Allah, 

dan kemanfaatan sosial ilmu pengetahuan. Ilmu dipahami bukan sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai sarana 

ibadah yang harus dilandasi niat yang ikhlas dan adab yang benar. Peserta didik diposisikan sebagai subjek 

moral aktif yang dituntut memiliki ketekunan dan pengendalian diri, sedangkan guru dipandang sebagai teladan 

moral utama dengan otoritas etis dan spiritual. Etika pembelajaran, seperti keikhlasan, penghormatan terhadap 

ilmu dan guru, serta konsistensi, menjadi fondasi keberhasilan pendidikan. Penelitian ini menegaskan relevansi 

pemikiran Al-Zarnuji bagi penguatan pendidikan karakter dalam pendidikan Islam kontemporer. 

Kata Kunci: pendidikan Islam, Ta’lim al-Muta’allim, Imam Al-Zarnuji 

Abstract 
This study examines the concept of Islamic education as articulated by Imam Al-Zarnuji in Ta’lim al-

Muta’allim and analyzes its relevance to contemporary Islamic education. The purpose of this study is to 

systematically map educational goals, the roles of teachers and students, and the ethical foundations of learning 

formulated by Al-Zarnuji in response to moral and character-related challenges in modern education. This 

research employs a qualitative descriptive approach with a library research design. Primary data are derived 

from Ta’lim al-Muta’allim, while secondary data are obtained from various scholarly works on Islamic education 

and character education, which are analyzed using content analysis techniques.The findings indicate that Al-

Zarnuji conceptualizes education as a holistic process oriented toward moral development, spiritual closeness to 

Allah, and the social usefulness of knowledge. Knowledge is understood not as an end in itself, but as a means of 

worship that must be grounded in sincere intention and proper conduct (adab). Students are positioned as active 

moral agents who are required to cultivate perseverance and self-discipline, whereas teachers are regarded as 

primary moral exemplars whose authority is rooted in ethical and spiritual integrity. Learning ethics such as 

sincerity, respect for knowledge and teachers, and consistency constitute the foundation of educational success. 

This study affirms the continued relevance of Al-Zarnuji’s educational thought for strengthening character 

education within contemporary Islamic education. 

Keywords: Islamic education, Ta’lim al-Muta’allim, Imam Al-Zarnuji 

 

 

 

 

JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 

ISSN 3123-5441 

Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai 

mailto:24204011055@student.uin-suka.ac.id
mailto:24204011046@student.uin-suka.ac.id


 

25  

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam sejak awal perkembangannya dipahami sebagai proses pembinaan manusia 

secara menyeluruh yang mencakup dimensi intelektual, moral, spiritual, dan sosial. Pendidikan tidak 

dimaknai semata sebagai transmisi pengetahuan, melainkan sebagai sarana pembentukan kepribadian 

yang beradab, berakhlak, dan bertanggung jawab (Rahman & Dewi, 2025). Namun, dalam praktik 

pendidikan modern termasuk di lembaga pendidikan Islam sering dijumpai fenomena degradasi adab 

peserta didik terhadap ilmu, guru, dan proses pembelajaran. Indikasi ini tampak dalam melemahnya 

sikap hormat terhadap otoritas keilmuan, berkurangnya kesungguhan belajar, serta menguatnya orientasi 

pragmatis yang menempatkan pendidikan hanya sebagai alat mobilitas sosial dan ekonomi. Fenomena 

tersebut menunjukkan adanya kesenjangan yang semakin lebar antara pencapaian akademik dan 

internalisasi nilai-nilai moral-spiritual yang sejatinya menjadi ruh pendidikan Islam. 

Urgensi fenomena tersebut semakin menguat ketika pendidikan dihadapkan pada tantangan 

globalisasi, digitalisasi, dan kompetisi akademik yang tinggi. Penekanan berlebihan pada capaian 

kognitif, standar evaluasi kuantitatif, dan hasil belajar yang terukur sering kali menggeser perhatian dari 

pembentukan karakter dan adab peserta didik (Rahayu dkk., 2025). Padahal, berbagai problem sosial 

seperti krisis integritas, rendahnya etika akademik, dan melemahnya tanggung jawab moral dapat 

ditelusuri akarnya dari kegagalan pendidikan dalam menanamkan adab secara mendalam. Dalam 

konteks ini, pendidikan Islam dituntut untuk menawarkan kerangka konseptual yang tidak hanya relevan 

secara normatif, tetapi juga mampu menjawab problem nyata pendidikan kontemporer secara holistik 

dan berkelanjutan. 

Sejumlah kajian ilmiah telah menyoroti pentingnya pendidikan karakter dan adab dalam tradisi 

Islam. Berbagai penelitian menegaskan bahwa khazanah pemikiran ulama klasik menyediakan fondasi 

konseptual yang kuat bagi pendidikan berbasis nilai. Salah satu tokoh sentral dalam kajian pendidikan 

Islam klasik adalah Imam Al-Zarnuji, yang melalui karyanya Ta’lim al-Muta’allim merumuskan 

prinsip-prinsip pendidikan yang menempatkan adab sebagai prasyarat keberhasilan menuntut ilmu. 

Penelitian Fauzi, (2022) menunjukkan bahwa pemikiran Al-Zarnuji menekankan kesatuan antara ilmu, 

niat, dan akhlak sebagai fondasi pendidikan Islam. Studi lain juga mengungkapkan bahwa kitab ini 

memuat nilai-nilai seperti penghormatan terhadap guru, kesungguhan belajar, pengendalian diri, dan 

orientasi spiritual dalam proses pendidikan (Atikah Salma Hidayati dkk., 2024; Fathonah, 2020) 

Meskipun demikian, kajian-kajian yang ada cenderung bersifat deskriptif-normatif dan berfokus 

pada penggambaran isi kitab tanpa analisis konseptual yang sistematis. Sebagian penelitian menyoroti 

aspek etika belajar atau pendidikan adab secara parsial, tetapi belum memetakan pemikiran pendidikan 

Imam Al-Zarnuji dalam kerangka yang utuh yang mencakup tujuan, metode, dan etika pendidikan secara 

terintegrasi (Mahsun & Maulidina, 2019). Akibatnya, kontribusi pemikiran Al-Zarnuji terhadap 

diskursus pendidikan Islam kontemporer belum sepenuhnya dieksplorasi secara kritis, khususnya dalam 

kaitannya dengan problem pendidikan modern yang kompleks dan multidimensional. 

Kondisi tersebut menunjukkan perlunya kajian yang lebih mendalam dan sistematis terhadap 

pemikiran pendidikan Imam Al-Zarnuji. Penelitian yang tidak hanya berhenti pada pemaparan normatif, 

tetapi juga melakukan analisis konseptual dan kontekstual menjadi sangat penting. Dengan pendekatan 

tersebut, pemikiran pendidikan Islam klasik dapat dibaca ulang sebagai sumber inspirasi teoretis yang 

relevan untuk menjawab tantangan pendidikan masa kini. Kajian terhadap Ta’lim al-Muta’allim perlu 

ditempatkan dalam kerangka akademik yang mampu menjelaskan relasi antara nilai adab, tujuan 

pendidikan, dan praksis pendidikan Islam kontemporer. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya pemetaan konseptual pemikiran pendidikan Imam 

Al-Zarnuji secara sistematis dengan pemisahan yang jelas antara hasil temuan konseptual dan analisis 

kritis. Berbeda dengan penelitian sebelumnya, studi ini tidak hanya menginventarisasi nilai-nilai 



 

26  

pendidikan dalam Ta’lim al-Muta’allim, tetapi juga mengaitkannya secara eksplisit dengan isu 

pendidikan karakter dan krisis adab dalam pendidikan Islam modern. Dengan demikian, penelitian ini 

berkontribusi pada penguatan landasan teoretis pendidikan Islam berbasis adab yang kontekstual dan 

aplikatif. 

Fenomena degradasi adab dalam konteks pendidikan Islam kontemporer juga dapat diamati di 

berbagai lembaga pendidikan, termasuk pesantren dan sekolah Islam formal, yang selama ini dikenal 

sebagai basis pendidikan karakter. Penelitian Ridwan & Abdurohim, (2022) menunjukkan bahwa 

pembelajaran kitab Ta’lim al-Muta’allim memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan etika 

belajar santri, namun implementasinya sering kali belum terintegrasi secara sistematis dalam kurikulum 

formal. Hal ini menunjukkan adanya kesenjangan antara potensi nilai-nilai pendidikan adab dalam 

literatur klasik dan praktik pendidikan yang berlangsung di lapangan. 

Sisi menarik dari pemikiran Imam Al-Zarnuji adalah penekanannya pada adab sebagai fondasi 

epistemologis pendidikan. Dalam perspektif ini, ilmu tidak dipahami sebagai komoditas bebas nilai, 

melainkan sebagai sarana ibadah dan pengabdian kepada Allah. Keberhasilan pendidikan tidak diukur 

semata oleh penguasaan materi, tetapi oleh keberkahan ilmu yang diperoleh melalui niat yang lurus dan 

adab yang benar. Perspektif ini menawarkan kritik fundamental terhadap paradigma pendidikan modern 

yang cenderung sekular dan utilitarian, sekaligus membuka ruang dialog antara tradisi pendidikan Islam 

klasik dan wacana pendidikan karakter global. 

Atas dasar tersebut, penelitian ini menjadi relevan dan menarik untuk dikaji lebih lanjut. Dengan 

menelaah secara mendalam konsep pendidikan Islam menurut Imam Al-Zarnuji dalam Ta’lim al-

Muta’allim, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan 

pendidikan Islam yang berorientasi pada integrasi ilmu, adab, dan karakter. Selain itu, kajian ini juga 

diharapkan dapat menjadi rujukan akademik bagi pengembangan kebijakan dan praktik pendidikan 

Islam yang lebih holistik dan berakar pada khazanah intelektual Islam klasik. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

kualitatif-deskriptif. Pilihan ini didasarkan pada karakter objek kajian yang berupa teks klasik dan 

pemikiran konseptual Imam Al-Zarnuji, sehingga tidak memerlukan pengumpulan data lapangan. 

Pendekatan kualitatif-deskriptif digunakan untuk menggambarkan, menganalisis, dan menafsirkan 

secara sistematis gagasan pendidikan Islam yang terkandung dalam Ta’lim al-Muta’allim, khususnya 

yang berkaitan dengan nilai adab, tujuan pendidikan, serta relasi guru dan peserta didik, sekaligus 

menelaah relevansinya dengan konteks pendidikan Islam kontemporer. 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer adalah 

kitab Ta’lim al-Muta’allim karya Imam Al-Zarnuji yang menjadi rujukan utama dalam kajian ini. 

Sementara itu, sumber sekunder meliputi buku-buku dan artikel jurnal ilmiah yang membahas pemikiran 

pendidikan Islam, pendidikan adab, serta kajian terhadap Ta’lim al-Muta’allim. Sumber-sumber 

sekunder berfungsi untuk memperkaya perspektif teoretis, memberikan konteks historis dan akademik, 

serta sebagai sarana triangulasi guna memperkuat analisis dan menghindari subjektivitas penafsiran. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen, yakni pengkajian intensif terhadap teks 

primer dan literatur pendukung. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan analisis isi (content 

analysis) melalui tahapan reduksi data, kategorisasi tema, dan penarikan kesimpulan. Analisis diarahkan 

untuk mengidentifikasi tema-tema utama seperti tujuan pendidikan Islam, peran guru dan peserta didik, 

serta etika menuntut ilmu, kemudian mengaitkannya dengan tantangan pendidikan Islam masa kini. 

Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan kajian yang sistematis, kritis, dan 

relevan dalam pengembangan wacana pendidikan Islam berbasis adab. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



 

27  

Konsep Tujuan Pendidikan Islam 

Hasil analisis terhadap kitab Ta’lim al-Muta’allim menunjukkan bahwa konsep tujuan pendidikan 

Islam menurut Imam Al-Zarnuji memiliki orientasi yang bersifat holistik dan transendental. Pendidikan 

tidak dipahami sebagai proses netral yang hanya berfokus pada transfer pengetahuan atau penguasaan 

keterampilan intelektual, melainkan sebagai jalan pembentukan manusia berakhlak yang berorientasi 

pada pengabdian kepada Allah dan kemaslahatan umat. Ilmu tidak berdiri sebagai tujuan akhir, tetapi 

sebagai sarana untuk mencapai kesempurnaan moral dan spiritual.  

Tujuan pertama pendidikan Islam menurut Al-Zarnuji adalah pembentukan akhlak mulia. Ilmu 

yang tidak melahirkan akhlak dipandang kehilangan nilai substansialnya. Dalam Ta’lim al-Muta’allim, 

ditegaskan bahwa adab mendahului ilmu, karena keberhasilan belajar sangat ditentukan oleh kesiapan 

moral peserta didik. Konsep akhlak dalam pemikiran Al-Zarnuji tidak bersifat aksidental, tetapi 

merupakan inti dari keseluruhan proses pendidikan. Pendidikan yang berhasil adalah pendidikan yang 

mampu membentuk kepribadian yang jujur, rendah hati, disiplin, dan bertanggung jawab, bukan sekadar 

individu yang cerdas secara intelektual (Dinana & Nurhidin, 2025). 

Tujuan kedua adalah tercapainya kedekatan kepada Allah. Dalam perspektif Al-Zarnuji, aktivitas 

menuntut ilmu merupakan bagian dari ibadah apabila dilandasi niat yang ikhlas dan dijalankan sesuai 

dengan adab yang benar. Ilmu dipandang sebagai sarana tazkiyat al-nafs, yaitu penyucian jiwa melalui 

proses belajar yang berorientasi spiritual. Abrar, (2025) menegaskan bahwa dimensi transendental ini 

menjadi pembeda utama antara pendidikan Islam klasik dan pendidikan modern yang cenderung sekular. 

Dengan demikian, tujuan pendidikan tidak berhenti pada keberhasilan duniawi, tetapi juga mencakup 

orientasi ukhrawi. 

Tujuan ketiga adalah pemanfaatan ilmu untuk kemaslahatan umat. Al-Zarnuji menekankan bahwa 

ilmu harus memberi manfaat sosial dan tidak digunakan untuk tujuan yang merusak atau bersifat 

egoistik. Ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang diamalkan dan membawa kebaikan bagi masyarakat. 

Pandangan ini sejalan dengan temuan Mufid & Mansur Tamam, (2024) yang menyatakan bahwa 

relevansi pemikiran Al-Zarnuji terletak pada integrasi antara dimensi personal, sosial, dan spiritual 

dalam tujuan pendidikan. Dengan demikian, pendidikan Islam menurut Al-Zarnuji membentuk individu 

yang berakhlak, bertakwa, dan berkontribusi aktif dalam kehidupan sosial. 

Konsep Peserta Didik dan Guru 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Imam Al-Zarnuji memiliki pandangan yang khas mengenai 

posisi peserta didik dan guru dalam proses pendidikan. Peserta didik diposisikan sebagai subjek aktif 

yang bertanggung jawab atas keberhasilan belajarnya sendiri. Dalam Ta’lim al-Muta’allim, ditekankan 

pentingnya kesungguhan (mujāhadah), kesabaran, dan konsistensi dalam menuntut ilmu. Proses belajar 

dipahami sebagai perjuangan intelektual dan spiritual yang menuntut komitmen jangka panjang. 

Akhyar, (2017) menegaskan bahwa metode belajar menurut Al-Zarnuji tidak bersifat instan, tetapi 

menekankan proses bertahap yang dibingkai oleh kedisiplinan dan pengendalian diri. 

Peserta didik tidak hanya dituntut aktif secara kognitif, tetapi juga aktif secara moral dan spiritual. 

Kesungguhan belajar harus disertai dengan pengendalian hawa nafsu dan kesediaan untuk mematuhi 

norma-norma adab. Dalam perspektif ini, kegagalan belajar sering kali tidak disebabkan oleh 

keterbatasan intelektual, tetapi oleh kelemahan adab dan niat. Epistemologi Islam klasik yang 

memandang ilmu sebagai cahaya yang hanya dapat diperoleh oleh jiwa yang bersih dan beradab. 

Sementara itu, guru menempati posisi yang sangat sentral dalam pemikiran pendidikan Al-

Zarnuji. Guru tidak hanya berperan sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai figur moral dan spiritual 

yang menjadi teladan bagi peserta didik. Penghormatan terhadap guru dipandang sebagai prasyarat 

utama keberkahan ilmu. Dalam Ta’lim al-Muta’allim, ditegaskan bahwa sikap meremehkan guru akan 

berdampak pada hilangnya manfaat ilmu yang dipelajari. Temuan ini sejalan dengan penelitian Samdani 

& Lellya, (2021) yang menunjukkan bahwa kultur adab di lingkungan pendidikan Islam sangat 

dipengaruhi oleh relasi etis antara guru dan peserta didik. 



 

28  

Relasi guru dan peserta didik dalam perspektif Al-Zarnuji bersifat hierarkis sekaligus pedagogis. 

Hierarki ini tidak dimaksudkan untuk mengekang kebebasan berpikir, tetapi untuk menanamkan sikap 

tawadhu‘ dan penghargaan terhadap otoritas keilmuan. Penghormatan terhadap guru dalam tradisi Islam 

klasik merupakan bagian dari etika keilmuan yang bertujuan menjaga transmisi ilmu secara bermartabat 

(Mudzakkir dkk., 2024). Dengan demikian, konsep guru dalam pemikiran Al-Zarnuji memiliki implikasi 

penting bagi pembentukan karakter peserta didik dan kualitas proses pendidikan secara keseluruhan. 

Etika dan Adab Menuntut Ilmu 

Hasil kajian menunjukkan bahwa etika dan adab menuntut ilmu merupakan inti dari pemikiran 

pendidikan Imam Al-Zarnuji. Dalam Ta’lim al-Muta’allim, adab diposisikan sebagai fondasi utama 

keberhasilan pendidikan, bahkan lebih fundamental daripada metode atau materi pembelajaran. Prinsip 

pertama yang ditekankan adalah niat yang ikhlas. Menuntut ilmu harus dilandasi oleh niat untuk mencari 

ridha Allah, menghilangkan kebodohan, dan memberi manfaat bagi sesama. Tanpa niat yang benar, ilmu 

dipandang tidak akan membawa keberkahan. orientasi niat merupakan elemen kunci dalam pendidikan 

berbasis adab (Umi Hafsah, 2018). 

Prinsip kedua adalah penghormatan terhadap guru dan ilmu. Al-Zarnuji menekankan bahwa ilmu 

memiliki kemuliaan yang harus dijaga melalui sikap hormat, baik terhadap sumber ilmu maupun 

terhadap orang yang menyampaikannya. Penghormatan ini diwujudkan dalam sikap sopan, ketaatan 

terhadap nasihat guru, dan menjaga etika dalam proses belajar (Badri, 2022). konsep ini bertujuan 

membentuk karakter rendah hati dan menghindarkan peserta didik dari sikap arogan intelektual. 

Prinsip ketiga adalah pentingnya memilih lingkungan dan teman belajar yang baik. Al-Zarnuji 

menilai bahwa lingkungan sosial memiliki pengaruh besar terhadap pembentukan karakter dan 

keberhasilan belajar. Teman belajar yang baik akan mendorong kesungguhan dan menjaga adab, 

sementara lingkungan yang buruk dapat merusak niat dan semangat belajar (Zainal & Ansar, 2022).  

Prinsip keempat adalah konsistensi dan pengendalian diri. Menuntut ilmu dipandang sebagai 

proses jangka panjang yang menuntut ketekunan dan kesabaran. Al-Zarnuji menolak pendekatan belajar 

yang instan dan menekankan pentingnya disiplin waktu, pengelolaan diri, dan penghindaran perilaku 

yang melalaikan. menegaskan bahwa prinsip ini sangat relevan dengan tantangan pendidikan 

kontemporer yang sering kali diwarnai budaya serba cepat dan dangkal. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran pendidikan Imam Al-

Zarnuji dalam Ta’lim al-Muta’allim membentuk satu kesatuan konseptual yang utuh antara tujuan 

pendidikan, peran peserta didik dan guru, serta etika dan adab menuntut ilmu. Adab tidak diposisikan 

sebagai pelengkap, tetapi sebagai fondasi epistemologis dan pedagogis pendidikan Islam. Pemikiran 

pendidikan Islam klasik memiliki relevansi yang kuat untuk menjawab krisis karakter dan etika dalam 

pendidikan Islam kontemporer, sekaligus menawarkan kerangka normatif yang kaya untuk 

pengembangan pendidikan berbasis nilai di era modern. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan Berbasis Adab sebagai Fondasi Pendidikan Islam 

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran pendidikan Imam Al-Zarnuji secara 

konsisten menempatkan adab sebagai fondasi utama pendidikan Islam, bahkan melampaui aspek 

kognitif. Supremasi adab atas pengetahuan bukan dimaksudkan untuk merendahkan ilmu, melainkan 

untuk menegaskan bahwa ilmu hanya akan bermakna apabila diperoleh dan diamalkan dalam kerangka 

etika dan spiritualitas yang benar. Dengan demikian, adab berfungsi sebagai prasyarat epistemologis 

bagi keberhasilan proses pendidikan. 

Dalam konteks pendidikan kontemporer, temuan ini memiliki signifikansi yang kuat. Sistem 

pendidikan modern cenderung menilai keberhasilan peserta didik melalui indikator-indikator akademik 

yang terukur secara kuantitatif, seperti nilai ujian dan capaian kompetensi. Orientasi ini sering kali 

mengesampingkan dimensi afektif dan moral, sehingga pendidikan kehilangan daya transformasinya. 



 

29  

Pemikiran Al-Zarnuji menawarkan kritik mendasar terhadap kecenderungan tersebut dengan 

menegaskan bahwa degradasi adab merupakan akar dari krisis Pendidikan. Fatoni, (2025) menunjukkan 

bahwa konsep keberkahan ilmu dalam Ta’lim al-Muta’allim berfungsi sebagai mekanisme etis untuk 

menjaga relasi antara pengetahuan, karakter, dan tujuan hidup manusia. 

Pendidikan berbasis adab dalam perspektif Al-Zarnuji tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

pedagogis. Adab dipraktikkan dalam relasi guru–peserta didik, dalam metode belajar, serta dalam 

orientasi tujuan pendidikan itu sendiri. Hal ini memperkuat argumen bahwa pendidikan Islam tidak 

dapat direduksi menjadi kurikulum atau materi ajar semata, melainkan merupakan proses pembentukan 

kepribadian secara menyeluruh. Pendidikan karakter dalam Islam memiliki akar konseptual yang kuat 

dalam tradisi klasik, jauh sebelum wacana pendidikan karakter berkembang dalam diskursus modern 

(Firdaus & Hermawan, 2023). 

Relevansi dengan Pendidikan Islam Kontemporer 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa konsep pendidikan Imam Al-Zarnuji memiliki relevansi 

yang tinggi dengan paradigma pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks pendidikan 

karakter. Nilai-nilai seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab, dan penghormatan terhadap otoritas 

keilmuan yang banyak ditekankan dalam kebijakan pendidikan modern sejatinya telah menjadi inti 

pemikiran pendidikan Islam klasik (Shilviana, 2020).  

Relevansi tersebut tampak jelas dalam cara Al-Zarnuji memandang tujuan pendidikan. 

Pendidikan tidak diarahkan semata-mata untuk kepentingan individual atau ekonomi, tetapi untuk 

pembentukan manusia yang bermanfaat bagi masyarakat. Orientasi ini sejalan dengan tuntutan 

pendidikan abad ke-21 yang menekankan tanggung jawab sosial dan etika global. Abdurrahman et al., 

(2024) menunjukkan bahwa pemikiran pendidikan adab dalam Ta’lim al-Muta’allim dapat menjadi 

landasan normatif bagi penguatan pendidikan karakter di sekolah dan perguruan tinggi Islam. 

Selain itu, konsep relasi guru dan peserta didik dalam pemikiran Al-Zarnuji juga relevan untuk 

menjawab krisis otoritas dan keteladanan dalam pendidikan modern. Dalam banyak konteks pendidikan 

kontemporer, relasi pedagogis sering kali bersifat transaksional dan kehilangan dimensi moral. Al-

Zarnuji menegaskan bahwa penghormatan terhadap guru bukan sekadar norma sosial, tetapi merupakan 

bagian dari etika keilmuan yang menjamin keberlangsungan transmisi ilmu secara bermartabat. Kultur 

adab di lingkungan pendidikan Islam berkontribusi signifikan terhadap kualitas akademik dan moral 

civitas akademika (Samdani & Lellya, 2021). 

Relevansi pemikiran Al-Zarnuji tidak berarti bahwa konsep-konsep tersebut dapat diterapkan 

secara literal tanpa adaptasi. Tantangan pendidikan kontemporer, seperti perkembangan teknologi 

digital dan pluralitas nilai, menuntut pembacaan kontekstual terhadap teks klasik. Salsabila Weka 

Widura et al., (2021) menegaskan bahwa relevansi Ta’lim al-Muta’allim terletak pada nilai-nilai 

universalnya, bukan pada bentuk praksisnya yang historis. Oleh karena itu, pemikiran Al-Zarnuji perlu 

ditafsirkan secara dinamis agar tetap kontekstual dan aplikatif. 

Implikasi bagi Praktik Pendidikan 

Implikasi temuan penelitian ini terhadap praktik pendidikan Islam modern bersifat strategis dan 

multidimensional. Pertama, integrasi pendidikan adab dalam kurikulum menjadi kebutuhan mendesak. 

Pendidikan adab tidak cukup ditempatkan sebagai muatan tambahan atau hidden curriculum, tetapi perlu 

dirumuskan secara eksplisit dalam tujuan, materi, dan evaluasi pembelajaran. Penelitian (Hamida & Lau 

Han Sein, 2022) menunjukkan bahwa integrasi nilai adab dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

mampu meningkatkan kualitas etika belajar peserta didik secara signifikan. 

Kedua, keteladanan guru sebagai model moral menjadi aspek kunci dalam implementasi 

pendidikan berbasis adab. Dalam perspektif Al-Zarnuji, guru bukan hanya pengajar, tetapi juga pendidik 

yang membentuk karakter melalui sikap dan perilaku. Temuan ini menegaskan kembali pentingnya 

kompetensi kepribadian guru dalam pendidikan Islam. Rokim et al., (2025) menunjukkan bahwa 

keteladanan guru dalam tradisi pesantren memiliki pengaruh yang kuat terhadap pembentukan adab 



 

30  

santri. Dalam konteks pendidikan modern, hal ini menuntut penguatan pendidikan dan pembinaan 

karakter bagi tenaga pendidik. 

Ketiga, pemikiran Al-Zarnuji mengimplikasikan perlunya penyeimbangan aspek kognitif, afektif, 

dan spiritual dalam pendidikan. Pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif berpotensi 

melahirkan individu yang cerdas tetapi miskin integritas. Sebaliknya, pendidikan berbasis adab 

mendorong integrasi ketiga aspek tersebut secara harmonis. Ruswandi & Wiyono, (2020) menegaskan 

bahwa strategi pembelajaran berbasis adab mampu menciptakan lingkungan belajar yang tidak hanya 

efektif secara akademik, tetapi juga kondusif bagi pembentukan karakter. 

Selain itu, temuan penelitian ini membuka ruang refleksi kritis terhadap kebijakan pendidikan 

Islam kontemporer. Banyak lembaga pendidikan Islam telah mengadopsi wacana pendidikan karakter, 

namun implementasinya sering kali bersifat simbolik dan tidak menyentuh akar persoalan. Pemikiran 

Al-Zarnuji menawarkan kerangka normatif yang lebih mendalam dengan menempatkan adab sebagai 

fondasi epistemologis dan pedagogis. Setiyono et al., (2023) menunjukkan bahwa keberhasilan 

penerapan pendidikan adab sangat bergantung pada konsistensi nilai dan komitmen institusional. 

Dengan demikian, Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran pendidikan Imam Al-Zarnuji 

tidak hanya memiliki nilai historis, tetapi juga relevansi praktis yang kuat bagi pengembangan 

pendidikan Islam modern. Pendidikan berbasis adab menawarkan paradigma alternatif yang mampu 

menjawab krisis karakter dan etika dalam pendidikan kontemporer, sekaligus memperkaya diskursus 

akademik tentang integrasi nilai, ilmu, dan spiritualitas dalam pendidikan Islam. 

 

SIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran pendidikan Islam Imam Al-

Zarnuji sebagaimana tertuang dalam Ta’lim al-Muta’allim menghadirkan paradigma 

pendidikan yang holistik dengan menempatkan adab sebagai fondasi utama keberhasilan 

pendidikan. Temuan utama penelitian menunjukkan bahwa tujuan pendidikan Islam menurut 

Al-Zarnuji tidak berhenti pada penguasaan ilmu, tetapi diarahkan pada pembentukan akhlak 

mulia, kedekatan kepada Allah, serta pemanfaatan ilmu bagi kemaslahatan umat. Ilmu dipahami 

sebagai sarana ibadah yang hanya akan bernilai apabila diperoleh melalui niat yang ikhlas dan 

adab yang benar. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa relasi peserta didik dan guru dalam 

pemikiran Al-Zarnuji bersifat pedagogis sekaligus etis. Peserta didik diposisikan sebagai subjek 

aktif yang dituntut memiliki kesungguhan, kesabaran, dan pengendalian diri, sementara guru 

ditempatkan sebagai figur sentral yang berperan sebagai teladan moral dan spiritual.  

Etika menuntut ilmu meliputi niat yang lurus, penghormatan terhadap guru dan ilmu, 

pemilihan lingkungan belajar yang baik, serta konsistensi menjadi fondasi epistemologis 

pendidikan Islam. Kontribusi utama penelitian ini terletak pada pemetaan konseptual yang 

sistematis terhadap pemikiran pendidikan Imam Al-Zarnuji serta analisis relevansinya dengan 

pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks pendidikan karakter. Penelitian ini 

memperkaya khazanah keilmuan pendidikan Islam dengan menjembatani pemikiran klasik dan 

tantangan modern. Ke depan, penelitian lanjutan disarankan untuk mengkaji implementasi 

empiris konsep pendidikan berbasis adab Al-Zarnuji dalam konteks sekolah dan perguruan 

tinggi Islam kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, Nurwahida, & Samsuddin. (2024). The Concept of Adab Education in the Book of Ta’lim 

al-Muta’allim by Imam Al-Zarnuji: Literature Review. Tarbiyah Jurnal Pendidikan dan 

Pembelajaran, 1(2), 182–201. 



 

31  

Abrar, M. (2025). Pendidikan Islam Dalam Perspektif Epistemologi Islam: Tantangan dan Peluang Abad 

2. Jurnal Seumubeuet: Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 44–59. 

Akhyar, Y. (2017). Metode Belajar Dalam Kitab Ta`Lim Al-Muta`Allim Thariqat At-Ta`Allum (Telaah 

Pemikiran Tarbiyah Az-Zarnuji). Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman, 7(2), 311. 

https://doi.org/10.24014/af.v7i2.3796 

Atikah Salma Hidayati, Fauzan Huda Perdana, Ilma Hasanah, Muhamad Azhar Ibrahim, Achmad 

Faqihuddin, & Syahidin Syahidin. (2024). Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Ta’lim al-

Muta’allim Karya Al-Zarnuji serta Implementasinya dalam Konteks Pendidikan Islam. 

ALFIHRIS : Jurnal Inspirasi Pendidikan, 2(3), 149–163. 

https://doi.org/10.59246/alfihris.v2i3.888 

Badri, K. N. B. Z. (2022). Balanced Education According to Imam Al-Zarnuji. Tafkir: Interdisciplinary 

Journal of Islamic Education, 3(2), 135–147. https://doi.org/10.31538/tijie.v3i2.177 

Dinana, M. F., & Nurhidin, E. (2025). The Concepts Of Al-Zarnuji’s Ethics In Islamic Education And 

Its Relevance For The Contemporary Era. Fikroh Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 

18(1), 22–33. 

Fathonah, A. Z. (2020). Mengagungkan ilmu dan ahli ilmu perspektif imam az –zarnuji (tela’ah kitab 

ta’lim muta’allim bab iv). Al-Fikra Jurnal Ilmiah Keislaman, 19(2), 267–272. 

https://doi.org/10.24014/af.V19i2.11640 

Fatoni, I. (2025). Taklim muta’alim: menanamkan adab dan keberkahan dalam pendidikan. Al’Ulum 

Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 73–81. https://doi.org/10.54090/alulum.684 

Fauzi, M. I. F. (2022). KONSEP PEMIKIRAN PENDIDIKAN MENURUT AZ-ZARNUJI DALAM 

KITAB TA’LIMUL MUTA’ALIM. Al-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan, 16(01), 1–10. 

Firdaus & Hermawan. (2023). The Relevance of the Book of Ta’liim Al-Muta’allim in Character 

Building in the Era of Industrial Revolution 4.0. Amin: Journal International Islamic Education 

& Knowledge Integration, 1(2), 50–59. https://doi.org/10.32939/amin.v1i2.3130 

Hamida & Lau Han Sein. (2022). Ta’lim al-Muta’allim: Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Al-

Zarnuji dalam Kitab Ta’lim al-Muta’allim dan Penerapannya di Masa Study From Home. 

Istifkar: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 82–107. 

Mahsun, M., & Maulidina, D. W. (2019). Konsep Pendidikan dalam Kitab Ta’limul Muta’allim Karya 

Syekh Al-Zarnuji dan Kitab Washoya Al-Aba’ Lil-Abna’ Karya Syekh Muhammad Syakir. 

Bidayatuna: Jurnal Pendidikan Guru Mandrasah Ibtidaiyah, 2(2), 164. 

https://doi.org/10.36835/bidayatuna.v2i2.438 

Mudzakkir, A., Sakka, Abd. R., & Ismail, L. O. (2024). Penghormatan kepada Guru dalam Perspektif 

Islam: Kaitannya dengan Motivasi Belajar dan Efektivitas Pembelajaran. Journal of Social and 

Scientific Education, 1(2), 89–99. https://doi.org/10.58230/josse.v1i2.285 

Mufid, M., & Mansur Tamam, A. (2024). Islamic Education Theory Al-Zarnuji’s Perspective in The 

Book Ta’lim Al-Muta’allim. Interdiciplinary Journal and Hummanity (INJURITY), 3(1), 9–16. 

https://doi.org/10.58631/injurity.v3i1.158 

Rahayu, R. P., Surahman, C., & Sumarna, E. (2025). Evaluasi pembelajaran dalam qs. Az-zalzalah ayat 

7,8 dan implikasinya terhadap pembentukan karakter siswa. Jurnal Ilmu Pedidikan, 6(1), 90–

104. https://doi.org/10.32696/jip.v6i1.3725 

Ridwan & Abdurohim. (2022). Pengaruh pembelajaran kitab Ta’lim al-Muta’allim terhadap 

pembentukan etika belajar santri. Jawara: Jurnal Pendidikan Karakter, 8(1), 50–72. 

Rokim, Manan, A., & Muhammad Saifudin. (2025). Implementasi Pembelajaran Kitab Ta’lim 

Muta’allim dalam Membentuk Adab Santri di Pondok Pesantren Al-Khoiriyah Desa Meluwur 

Glagah Lamongan. Jurnal Keislaman, 8(2), 353–372. https://doi.org/10.54298/jk.v8i2.576 

Ruswandi, Y., & Wiyono, W. (2020). Etika Menuntut Ilmu Dalam Kitab Ta’lim Muta’alim. Jurnal 

Komunikasi Islam dan Kehumasan (JKPI), 4(1), 90–100. 



 

32  

https://doi.org/10.19109/jkpi.v4i1.5937 

Salsabila Weka Widura, Achmat Mubarok, Achmad Yusuf, & Ali Mohtarom. (2021). Telaah Relevansi 

Konsep Menuntut Ilmu dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dengan Kepribadian Santri. Tabyin: 

Jurnal Pendidikan Islam, 3(2), 49–60. https://doi.org/10.52166/tabyin.v6i02.707 

Samdani, S., & Lellya, I. (2021). Konsep ta’līm al-muta’allim dalam kultur adab perguruan tinggi islam 

di kalimantan selatan. Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 19(1), 127. 

https://doi.org/10.18592/khazanah.v19i1.4559 

Setiyono, R., Rohimah, S., & Fatimah, M. (2023). Penerapan pembelajaran kitab Ta’limul Muta’allim 

terhadap pembentukan nilai –nilai akhlak santri Pondok Pesantren Darul Hijroh Sukoharjo. At 

Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 984–996. https://doi.org/10.51468/jpi.v5i2.305 

Shilviana, K. F. (2020). Pemikiran imam Al-Zarnuji tentang pendidikan dan relevansinya dengan 

pendidikan modern. At-ta’dib: jurnal ilmiah prodi pendidikan agama islam, 12(1), 50–60. 

https://doi.org/10.47498/tadib.v12i01.332 

Umi Hafsah. (2018). Etika dan Adab Menuntut Ilmu dalam Kitab Ta’lim al-Muta’llim. Jornal of Islamic 

Education Policy, 3(1), 44–55. 

Zainal, A. Q., & Ansar, A. (2022). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Syekh Al-Zarnuji Dalam Kitab 

Ta’lim Al-Muta’allim. Education and Learning Journal, 2(2), 126. 

https://doi.org/10.33096/eljour.v2i2.134 

 


