JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam

Volume 01 Nomor 02, September 2025
ISSN 3123-5441
Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS ADAB DALAM KITAB TA’LIM AL-
MUTA’ALLIM DAN RELEVANSINYA TERHADAP PENDIDIKAN
KARAKTER KONTEMPORER

Khairul Abdillah Harahap?”, Nelly Setia Wati?
D2pendidikan Agama Islam, llmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Sunan Kalijaga ,
Yogyakarta, Indonesia

124204011055@student.uin-suka.ac.id
224204011046 @student.uin-suka.ac.id

Received: 15/07/2025 Accepted: 15/08/2025 Publications: 20/09/2025

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To
view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Abstrak

Penelitian ini mengkaji konsep pendidikan Islam menurut Imam Al-Zarnuji dalam Ta’lim al-Muta’allim serta
relevansinya terhadap pendidikan Islam kontemporer. Tujuan penelitian ini adalah memetakan secara sistematis
tujuan pendidikan, peran guru dan peserta didik, serta landasan etika pembelajaran yang dirumuskan Al-Zarnuji
sebagai respons atas problem moral dan karakter dalam pendidikan modern. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain studi kepustakaan. Data primer bersumber dari Ta’lim al-
Muta’allim, sedangkan data sekunder diperoleh dari berbagai literatur tentang pendidikan Islam dan pendidikan
karakter, yang dianalisis melalui teknik analisis isi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Zarnuji memandang
pendidikan sebagai proses holistik yang berorientasi pada pembentukan akhlak, kedekatan spiritual kepada Allah,
dan kemanfaatan sosial ilmu pengetahuan. IImu dipahami bukan sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai sarana
ibadah yang harus dilandasi niat yang ikhlas dan adab yang benar. Peserta didik diposisikan sebagai subjek
moral aktif yang dituntut memiliki ketekunan dan pengendalian diri, sedangkan guru dipandang sebagai teladan
moral utama dengan otoritas etis dan spiritual. Etika pembelajaran, seperti keikhlasan, penghormatan terhadap
ilmu dan guru, serta konsistensi, menjadi fondasi keberhasilan pendidikan. Penelitian ini menegaskan relevansi
pemikiran Al-Zarnuji bagi penguatan pendidikan karakter dalam pendidikan Islam kontemporer.

Kata Kunci: pendidikan Islam, Ta lim al-Muta’allim, Imam Al-Zarnuji

Abstract

This study examines the concept of Islamic education as articulated by Imam Al-Zarnuji in Ta’lim al-
Muta’allim and analyzes its relevance to contemporary Islamic education. The purpose of this study is to
systematically map educational goals, the roles of teachers and students, and the ethical foundations of learning
formulated by Al-Zarnuji in response to moral and character-related challenges in modern education. This
research employs a qualitative descriptive approach with a library research design. Primary data are derived
from Ta’lim al-Muta’allim, while secondary data are obtained from various scholarly works on Islamic education
and character education, which are analyzed using content analysis techniques.The findings indicate that Al-
Zarnuji conceptualizes education as a holistic process oriented toward moral development, spiritual closeness to
Allah, and the social usefulness of knowledge. Knowledge is understood not as an end in itself, but as a means of
worship that must be grounded in sincere intention and proper conduct (adab). Students are positioned as active
moral agents who are required to cultivate perseverance and self-discipline, whereas teachers are regarded as
primary moral exemplars whose authority is rooted in ethical and spiritual integrity. Learning ethics such as
sincerity, respect for knowledge and teachers, and consistency constitute the foundation of educational success.
This study affirms the continued relevance of Al-Zarnuji’s educational thought for strengthening character
education within contemporary Islamic education.

Keywords: Islamic education, Ta’lim al-Muta’allim, Imam Al-Zarnuji

JSPAI


mailto:24204011055@student.uin-suka.ac.id
mailto:24204011046@student.uin-suka.ac.id

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam sejak awal perkembangannya dipahami sebagai proses pembinaan manusia
secara menyeluruh yang mencakup dimensi intelektual, moral, spiritual, dan sosial. Pendidikan tidak
dimaknai semata sebagai transmisi pengetahuan, melainkan sebagai sarana pembentukan kepribadian
yang beradab, berakhlak, dan bertanggung jawab (Rahman & Dewi, 2025). Namun, dalam praktik
pendidikan modern termasuk di lembaga pendidikan Islam sering dijumpai fenomena degradasi adab
peserta didik terhadap ilmu, guru, dan proses pembelajaran. Indikasi ini tampak dalam melemahnya
sikap hormat terhadap otoritas keilmuan, berkurangnya kesungguhan belajar, serta menguatnya orientasi
pragmatis yang menempatkan pendidikan hanya sebagai alat mobilitas sosial dan ekonomi. Fenomena
tersebut menunjukkan adanya kesenjangan yang semakin lebar antara pencapaian akademik dan
internalisasi nilai-nilai moral-spiritual yang sejatinya menjadi ruh pendidikan Islam.

Urgensi fenomena tersebut semakin menguat ketika pendidikan dihadapkan pada tantangan
globalisasi, digitalisasi, dan kompetisi akademik yang tinggi. Penekanan berlebihan pada capaian
kognitif, standar evaluasi kuantitatif, dan hasil belajar yang terukur sering kali menggeser perhatian dari
pembentukan karakter dan adab peserta didik (Rahayu dkk., 2025). Padahal, berbagai problem sosial
seperti krisis integritas, rendahnya etika akademik, dan melemahnya tanggung jawab moral dapat
ditelusuri akarnya dari kegagalan pendidikan dalam menanamkan adab secara mendalam. Dalam
konteks ini, pendidikan Islam dituntut untuk menawarkan kerangka konseptual yang tidak hanya relevan
secara normatif, tetapi juga mampu menjawab problem nyata pendidikan kontemporer secara holistik
dan berkelanjutan.

Sejumlah kajian ilmiah telah menyoroti pentingnya pendidikan karakter dan adab dalam tradisi
Islam. Berbagai penelitian menegaskan bahwa khazanah pemikiran ulama klasik menyediakan fondasi
konseptual yang kuat bagi pendidikan berbasis nilai. Salah satu tokoh sentral dalam kajian pendidikan
Islam klasik adalah Imam Al-Zarnuji, yang melalui karyanya T7a’lim al-Muta’allim merumuskan
prinsip-prinsip pendidikan yang menempatkan adab sebagai prasyarat keberhasilan menuntut ilmu.
Penelitian Fauzi, (2022) menunjukkan bahwa pemikiran Al-Zarnuji menekankan kesatuan antara ilmu,
niat, dan akhlak sebagai fondasi pendidikan Islam. Studi lain juga mengungkapkan bahwa kitab ini
memuat nilai-nilai seperti penghormatan terhadap guru, kesungguhan belajar, pengendalian diri, dan
orientasi spiritual dalam proses pendidikan (Atikah Salma Hidayati dkk., 2024; Fathonah, 2020)

Meskipun demikian, kajian-kajian yang ada cenderung bersifat deskriptif-normatif dan berfokus
pada penggambaran isi kitab tanpa analisis konseptual yang sistematis. Sebagian penelitian menyoroti
aspek etika belajar atau pendidikan adab secara parsial, tetapi belum memetakan pemikiran pendidikan
Imam Al-Zarnuji dalam kerangka yang utuh yang mencakup tujuan, metode, dan etika pendidikan secara
terintegrasi (Mahsun & Maulidina, 2019). Akibatnya, kontribusi pemikiran Al-Zarnuji terhadap
diskursus pendidikan Islam kontemporer belum sepenuhnya dieksplorasi secara kritis, khususnya dalam
kaitannya dengan problem pendidikan modern yang kompleks dan multidimensional.

Kondisi tersebut menunjukkan perlunya kajian yang lebih mendalam dan sistematis terhadap
pemikiran pendidikan Imam Al-Zarnuji. Penelitian yang tidak hanya berhenti pada pemaparan normatif,
tetapi juga melakukan analisis konseptual dan kontekstual menjadi sangat penting. Dengan pendekatan
tersebut, pemikiran pendidikan Islam klasik dapat dibaca ulang sebagai sumber inspirasi teoretis yang
relevan untuk menjawab tantangan pendidikan masa kini. Kajian terhadap Ta 'lim al-Muta’allim perlu
ditempatkan dalam kerangka akademik yang mampu menjelaskan relasi antara nilai adab, tujuan
pendidikan, dan praksis pendidikan Islam kontemporer.

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya pemetaan konseptual pemikiran pendidikan Imam
Al-Zarnuji secara sistematis dengan pemisahan yang jelas antara hasil temuan konseptual dan analisis
kritis. Berbeda dengan penelitian sebelumnya, studi ini tidak hanya menginventarisasi nilai-nilai

25



pendidikan dalam T7a’lim al-Muta’allim, tetapi juga mengaitkannya secara eksplisit dengan isu
pendidikan karakter dan krisis adab dalam pendidikan Islam modern. Dengan demikian, penelitian ini
berkontribusi pada penguatan landasan teoretis pendidikan Islam berbasis adab yang kontekstual dan
aplikatif.

Fenomena degradasi adab dalam konteks pendidikan Islam kontemporer juga dapat diamati di

berbagai lembaga pendidikan, termasuk pesantren dan sekolah Islam formal, yang selama ini dikenal
sebagai basis pendidikan karakter. Penelitian Ridwan & Abdurohim, (2022) menunjukkan bahwa
pembelajaran kitab 7a’lim al-Muta’allim memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan etika
belajar santri, namun implementasinya sering kali belum terintegrasi secara sistematis dalam kurikulum
formal. Hal ini menunjukkan adanya kesenjangan antara potensi nilai-nilai pendidikan adab dalam
literatur klasik dan praktik pendidikan yang berlangsung di lapangan.
Sisi menarik dari pemikiran Imam Al-Zarnuji adalah penekanannya pada adab sebagai fondasi
epistemologis pendidikan. Dalam perspektif ini, ilmu tidak dipahami sebagai komoditas bebas nilai,
melainkan sebagai sarana ibadah dan pengabdian kepada Allah. Keberhasilan pendidikan tidak diukur
semata oleh penguasaan materi, tetapi oleh keberkahan ilmu yang diperoleh melalui niat yang lurus dan
adab yang benar. Perspektif ini menawarkan kritik fundamental terhadap paradigma pendidikan modern
yang cenderung sekular dan utilitarian, sekaligus membuka ruang dialog antara tradisi pendidikan Islam
klasik dan wacana pendidikan karakter global.

Atas dasar tersebut, penelitian ini menjadi relevan dan menarik untuk dikaji lebih lanjut. Dengan
menelaah secara mendalam konsep pendidikan Islam menurut Imam Al-Zarnuji dalam Ta’lim al-
Muta’allim, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan
pendidikan Islam yang berorientasi pada integrasi ilmu, adab, dan karakter. Selain itu, kajian ini juga
diharapkan dapat menjadi rujukan akademik bagi pengembangan kebijakan dan praktik pendidikan
Islam yang lebih holistik dan berakar pada khazanah intelektual Islam klasik.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan
kualitatif-deskriptif. Pilihan ini didasarkan pada karakter objek kajian yang berupa teks klasik dan
pemikiran konseptual Imam Al-Zarnuji, sehingga tidak memerlukan pengumpulan data lapangan.
Pendekatan kualitatif-deskriptif digunakan untuk menggambarkan, menganalisis, dan menafsirkan
secara sistematis gagasan pendidikan Islam yang terkandung dalam Ta’lim al-Muta’allim, Khusushya
yang berkaitan dengan nilai adab, tujuan pendidikan, serta relasi guru dan peserta didik, sekaligus
menelaah relevansinya dengan konteks pendidikan Islam kontemporer.

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer adalah
kitab Ta’lim al-Muta’allim karya Imam Al-Zarnuji yang menjadi rujukan utama dalam kajian ini.
Sementara itu, sumber sekunder meliputi buku-buku dan artikel jurnal ilmiah yang membahas pemikiran
pendidikan Islam, pendidikan adab, serta kajian terhadap Ta'lim al-Muta’allim. Sumber-sumber
sekunder berfungsi untuk memperkaya perspektif teoretis, memberikan konteks historis dan akademik,
serta sebagai sarana triangulasi guna memperkuat analisis dan menghindari subjektivitas penafsiran.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen, yakni pengkajian intensif terhadap teks
primer dan literatur pendukung. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan analisis isi (content
analysis) melalui tahapan reduksi data, kategorisasi tema, dan penarikan kesimpulan. Analisis diarahkan
untuk mengidentifikasi tema-tema utama seperti tujuan pendidikan Islam, peran guru dan peserta didik,
serta etika menuntut ilmu, kemudian mengaitkannya dengan tantangan pendidikan Islam masa kini.
Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan kajian yang sistematis, kritis, dan
relevan dalam pengembangan wacana pendidikan Islam berbasis adab.

HASIL DAN PEMBAHASAN

26



Konsep Tujuan Pendidikan Islam

Hasil analisis terhadap kitab Ta 'lim al-Muta’allim menunjukkan bahwa konsep tujuan pendidikan
Islam menurut Imam Al-Zarnuji memiliki orientasi yang bersifat holistik dan transendental. Pendidikan
tidak dipahami sebagai proses netral yang hanya berfokus pada transfer pengetahuan atau penguasaan
keterampilan intelektual, melainkan sebagai jalan pembentukan manusia berakhlak yang berorientasi
pada pengabdian kepada Allah dan kemaslahatan umat. IImu tidak berdiri sebagai tujuan akhir, tetapi
sebagai sarana untuk mencapai kesempurnaan moral dan spiritual.

Tujuan pertama pendidikan Islam menurut Al-Zarnuji adalah pembentukan akhlak mulia. IImu
yang tidak melahirkan akhlak dipandang kehilangan nilai substansialnya. Dalam Ta 'lim al-Muta ’allim,
ditegaskan bahwa adab mendahului ilmu, karena keberhasilan belajar sangat ditentukan oleh kesiapan
moral peserta didik. Konsep akhlak dalam pemikiran Al-Zarnuji tidak bersifat aksidental, tetapi
merupakan inti dari keseluruhan proses pendidikan. Pendidikan yang berhasil adalah pendidikan yang
mampu membentuk kepribadian yang jujur, rendah hati, disiplin, dan bertanggung jawab, bukan sekadar
individu yang cerdas secara intelektual (Dinana & Nurhidin, 2025).

Tujuan kedua adalah tercapainya kedekatan kepada Allah. Dalam perspektif Al-Zarnuji, aktivitas
menuntut ilmu merupakan bagian dari ibadah apabila dilandasi niat yang ikhlas dan dijalankan sesuai
dengan adab yang benar. limu dipandang sebagai sarana tazkiyat al-nafs, yaitu penyucian jiwa melalui
proses belajar yang berorientasi spiritual. Abrar, (2025) menegaskan bahwa dimensi transendental ini
menjadi pembeda utama antara pendidikan Islam klasik dan pendidikan modern yang cenderung sekular.
Dengan demikian, tujuan pendidikan tidak berhenti pada keberhasilan duniawi, tetapi juga mencakup
orientasi ukhrawi.

Tujuan ketiga adalah pemanfaatan ilmu untuk kemaslahatan umat. Al-Zarnuji menekankan bahwa
ilmu harus memberi manfaat sosial dan tidak digunakan untuk tujuan yang merusak atau bersifat
egoistik. Ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang diamalkan dan membawa kebaikan bagi masyarakat.
Pandangan ini sejalan dengan temuan Mufid & Mansur Tamam, (2024) yang menyatakan bahwa
relevansi pemikiran Al-Zarnuji terletak pada integrasi antara dimensi personal, sosial, dan spiritual
dalam tujuan pendidikan. Dengan demikian, pendidikan Islam menurut Al-Zarnuji membentuk individu
yang berakhlak, bertakwa, dan berkontribusi aktif dalam kehidupan sosial.

Konsep Peserta Didik dan Guru

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Imam Al-Zarnuji memiliki pandangan yang khas mengenai
posisi peserta didik dan guru dalam proses pendidikan. Peserta didik diposisikan sebagai subjek aktif
yang bertanggung jawab atas keberhasilan belajarnya sendiri. Dalam Ta 'lim al-Muta allim, ditekankan
pentingnya kesungguhan (mujahadah), kesabaran, dan konsistensi dalam menuntut ilmu. Proses belajar
dipahami sebagai perjuangan intelektual dan spiritual yang menuntut komitmen jangka panjang.
Akhyar, (2017) menegaskan bahwa metode belajar menurut Al-Zarnuji tidak bersifat instan, tetapi
menekankan proses bertahap yang dibingkai oleh kedisiplinan dan pengendalian diri.

Peserta didik tidak hanya dituntut aktif secara kognitif, tetapi juga aktif secara moral dan spiritual.
Kesungguhan belajar harus disertai dengan pengendalian hawa nafsu dan kesediaan untuk mematuhi
norma-norma adab. Dalam perspektif ini, kegagalan belajar sering kali tidak disebabkan oleh
keterbatasan intelektual, tetapi oleh kelemahan adab dan niat. Epistemologi Islam klasik yang
memandang ilmu sebagai cahaya yang hanya dapat diperoleh oleh jiwa yang bersih dan beradab.

Sementara itu, guru menempati posisi yang sangat sentral dalam pemikiran pendidikan Al-
Zarnuji. Guru tidak hanya berperan sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai figur moral dan spiritual
yang menjadi teladan bagi peserta didik. Penghormatan terhadap guru dipandang sebagai prasyarat
utama keberkahan ilmu. Dalam 7« lim al-Muta’allim, ditegaskan bahwa sikap meremehkan guru akan
berdampak pada hilangnya manfaat ilmu yang dipelajari. Temuan ini sejalan dengan penelitian Samdani
& Lellya, (2021) yang menunjukkan bahwa kultur adab di lingkungan pendidikan Islam sangat
dipengaruhi oleh relasi etis antara guru dan peserta didik.

27



Relasi guru dan peserta didik dalam perspektif Al-Zarnuji bersifat hierarkis sekaligus pedagogis.
Hierarki ini tidak dimaksudkan untuk mengekang kebebasan berpikir, tetapi untuk menanamkan sikap
tawadhu‘ dan penghargaan terhadap otoritas keilmuan. Penghormatan terhadap guru dalam tradisi Islam
klasik merupakan bagian dari etika keilmuan yang bertujuan menjaga transmisi ilmu secara bermartabat
(Mudzakkir dkk., 2024). Dengan demikian, konsep guru dalam pemikiran Al-Zarnuji memiliki implikasi
penting bagi pembentukan karakter peserta didik dan kualitas proses pendidikan secara keseluruhan.
Etika dan Adab Menuntut IImu

Hasil kajian menunjukkan bahwa etika dan adab menuntut ilmu merupakan inti dari pemikiran
pendidikan Imam Al-Zarnuji. Dalam Ta’lim al-Muta’allim, adab diposisikan sebagai fondasi utama
keberhasilan pendidikan, bahkan lebih fundamental daripada metode atau materi pembelajaran. Prinsip
pertama yang ditekankan adalah niat yang ikhlas. Menuntut ilmu harus dilandasi oleh niat untuk mencari
ridha Allah, menghilangkan kebodohan, dan memberi manfaat bagi sesama. Tanpa niat yang benar, ilmu
dipandang tidak akan membawa keberkahan. orientasi niat merupakan elemen kunci dalam pendidikan
berbasis adab (Umi Hafsah, 2018).

Prinsip kedua adalah penghormatan terhadap guru dan ilmu. Al-Zarnuji menekankan bahwa ilmu
memiliki kemuliaan yang harus dijaga melalui sikap hormat, baik terhadap sumber ilmu maupun
terhadap orang yang menyampaikannya. Penghormatan ini diwujudkan dalam sikap sopan, ketaatan
terhadap nasihat guru, dan menjaga etika dalam proses belajar (Badri, 2022). konsep ini bertujuan
membentuk karakter rendah hati dan menghindarkan peserta didik dari sikap arogan intelektual.

Prinsip ketiga adalah pentingnya memilih lingkungan dan teman belajar yang baik. Al-Zarnuji
menilai bahwa lingkungan sosial memiliki pengaruh besar terhadap pembentukan karakter dan
keberhasilan belajar. Teman belajar yang baik akan mendorong kesungguhan dan menjaga adab,
sementara lingkungan yang buruk dapat merusak niat dan semangat belajar (Zainal & Ansar, 2022).

Prinsip keempat adalah konsistensi dan pengendalian diri. Menuntut ilmu dipandang sebagai
proses jangka panjang yang menuntut ketekunan dan kesabaran. Al-Zarnuji menolak pendekatan belajar
yang instan dan menekankan pentingnya disiplin waktu, pengelolaan diri, dan penghindaran perilaku
yang melalaikan. menegaskan bahwa prinsip ini sangat relevan dengan tantangan pendidikan
kontemporer yang sering kali diwarnai budaya serba cepat dan dangkal.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran pendidikan Imam Al-
Zarnuji dalam Ta’lim al-Muta’allim membentuk satu kesatuan konseptual yang utuh antara tujuan
pendidikan, peran peserta didik dan guru, serta etika dan adab menuntut ilmu. Adab tidak diposisikan
sebagai pelengkap, tetapi sebagai fondasi epistemologis dan pedagogis pendidikan Islam. Pemikiran
pendidikan Islam klasik memiliki relevansi yang kuat untuk menjawab krisis karakter dan etika dalam
pendidikan Islam kontemporer, sekaligus menawarkan kerangka normatif yang kaya untuk
pengembangan pendidikan berbasis nilai di era modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pendidikan Berbasis Adab sebagai Fondasi Pendidikan Islam

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran pendidikan Imam Al-Zarnuji secara
konsisten menempatkan adab sebagai fondasi utama pendidikan Islam, bahkan melampaui aspek
kognitif. Supremasi adab atas pengetahuan bukan dimaksudkan untuk merendahkan ilmu, melainkan
untuk menegaskan bahwa ilmu hanya akan bermakna apabila diperoleh dan diamalkan dalam kerangka
etika dan spiritualitas yang benar. Dengan demikian, adab berfungsi sebagai prasyarat epistemologis
bagi keberhasilan proses pendidikan.

Dalam konteks pendidikan kontemporer, temuan ini memiliki signifikansi yang kuat. Sistem
pendidikan modern cenderung menilai keberhasilan peserta didik melalui indikator-indikator akademik
yang terukur secara kuantitatif, seperti nilai ujian dan capaian kompetensi. Orientasi ini sering kali
mengesampingkan dimensi afektif dan moral, sehingga pendidikan kehilangan daya transformasinya.

28



Pemikiran Al-Zarnuji menawarkan kritik mendasar terhadap kecenderungan tersebut dengan
menegaskan bahwa degradasi adab merupakan akar dari krisis Pendidikan. Fatoni, (2025) menunjukkan
bahwa konsep keberkahan ilmu dalam Ta'lim al-Muta’allim berfungsi sebagai mekanisme etis untuk
menjaga relasi antara pengetahuan, karakter, dan tujuan hidup manusia.

Pendidikan berbasis adab dalam perspektif Al-Zarnuji tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
pedagogis. Adab dipraktikkan dalam relasi guru—peserta didik, dalam metode belajar, serta dalam
orientasi tujuan pendidikan itu sendiri. Hal ini memperkuat argumen bahwa pendidikan Islam tidak
dapat direduksi menjadi kurikulum atau materi ajar semata, melainkan merupakan proses pembentukan
kepribadian secara menyeluruh. Pendidikan karakter dalam Islam memiliki akar konseptual yang kuat
dalam tradisi klasik, jauh sebelum wacana pendidikan karakter berkembang dalam diskursus modern
(Firdaus & Hermawan, 2023).

Relevansi dengan Pendidikan Islam Kontemporer

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa konsep pendidikan Imam Al-Zarnuji memiliki relevansi
yang tinggi dengan paradigma pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks pendidikan
karakter. Nilai-nilai seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab, dan penghormatan terhadap otoritas
keilmuan yang banyak ditekankan dalam kebijakan pendidikan modern sejatinya telah menjadi inti
pemikiran pendidikan Islam klasik (Shilviana, 2020).

Relevansi tersebut tampak jelas dalam cara Al-Zarnuji memandang tujuan pendidikan.
Pendidikan tidak diarahkan semata-mata untuk kepentingan individual atau ekonomi, tetapi untuk
pembentukan manusia yang bermanfaat bagi masyarakat. Orientasi ini sejalan dengan tuntutan
pendidikan abad ke-21 yang menekankan tanggung jawab sosial dan etika global. Abdurrahman et al.,
(2024) menunjukkan bahwa pemikiran pendidikan adab dalam Ta'’lim al-Muta’allim dapat menjadi
landasan normatif bagi penguatan pendidikan karakter di sekolah dan perguruan tinggi Islam.

Selain itu, konsep relasi guru dan peserta didik dalam pemikiran Al-Zarnuji juga relevan untuk
menjawab Krisis otoritas dan keteladanan dalam pendidikan modern. Dalam banyak konteks pendidikan
kontemporer, relasi pedagogis sering kali bersifat transaksional dan kehilangan dimensi moral. Al-
Zarnuji menegaskan bahwa penghormatan terhadap guru bukan sekadar norma sosial, tetapi merupakan
bagian dari etika keilmuan yang menjamin keberlangsungan transmisi ilmu secara bermartabat. Kultur
adab di lingkungan pendidikan Islam berkontribusi signifikan terhadap kualitas akademik dan moral
civitas akademika (Samdani & Lellya, 2021).

Relevansi pemikiran Al-Zarnuji tidak berarti bahwa konsep-konsep tersebut dapat diterapkan
secara literal tanpa adaptasi. Tantangan pendidikan kontemporer, seperti perkembangan teknologi
digital dan pluralitas nilai, menuntut pembacaan kontekstual terhadap teks klasik. Salsabila Weka
Widura et al., (2021) menegaskan bahwa relevansi Ta’lim al-Muta’allim terletak pada nilai-nilai
universalnya, bukan pada bentuk praksisnya yang historis. Oleh karena itu, pemikiran Al-Zarnuji perlu
ditafsirkan secara dinamis agar tetap kontekstual dan aplikatif.

Implikasi bagi Praktik Pendidikan

Implikasi temuan penelitian ini terhadap praktik pendidikan Islam modern bersifat strategis dan
multidimensional. Pertama, integrasi pendidikan adab dalam kurikulum menjadi kebutuhan mendesak.
Pendidikan adab tidak cukup ditempatkan sebagai muatan tambahan atau hidden curriculum, tetapi perlu
dirumuskan secara eksplisit dalam tujuan, materi, dan evaluasi pembelajaran. Penelitian (Hamida & Lau
Han Sein, 2022) menunjukkan bahwa integrasi nilai adab dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam
mampu meningkatkan kualitas etika belajar peserta didik secara signifikan.

Kedua, keteladanan guru sebagai model moral menjadi aspek kunci dalam implementasi
pendidikan berbasis adab. Dalam perspektif Al-Zarnuji, guru bukan hanya pengajar, tetapi juga pendidik
yang membentuk karakter melalui sikap dan perilaku. Temuan ini menegaskan kembali pentingnya
kompetensi kepribadian guru dalam pendidikan Islam. Rokim et al., (2025) menunjukkan bahwa
keteladanan guru dalam tradisi pesantren memiliki pengaruh yang kuat terhadap pembentukan adab

29



santri. Dalam konteks pendidikan modern, hal ini menuntut penguatan pendidikan dan pembinaan
karakter bagi tenaga pendidik.

Ketiga, pemikiran Al-Zarnuji mengimplikasikan perlunya penyeimbangan aspek kognitif, afektif,
dan spiritual dalam pendidikan. Pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif berpotensi
melahirkan individu yang cerdas tetapi miskin integritas. Sebaliknya, pendidikan berbasis adab
mendorong integrasi ketiga aspek tersebut secara harmonis. Ruswandi & Wiyono, (2020) menegaskan
bahwa strategi pembelajaran berbasis adab mampu menciptakan lingkungan belajar yang tidak hanya
efektif secara akademik, tetapi juga kondusif bagi pembentukan karakter.

Selain itu, temuan penelitian ini membuka ruang refleksi kritis terhadap kebijakan pendidikan
Islam kontemporer. Banyak lembaga pendidikan Islam telah mengadopsi wacana pendidikan karakter,
namun implementasinya sering kali bersifat simbolik dan tidak menyentuh akar persoalan. Pemikiran
Al-Zarnuji menawarkan kerangka normatif yang lebih mendalam dengan menempatkan adab sebagai
fondasi epistemologis dan pedagogis. Setiyono et al., (2023) menunjukkan bahwa keberhasilan
penerapan pendidikan adab sangat bergantung pada konsistensi nilai dan komitmen institusional.

Dengan demikian, Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran pendidikan Imam Al-Zarnuji
tidak hanya memiliki nilai historis, tetapi juga relevansi praktis yang kuat bagi pengembangan
pendidikan Islam modern. Pendidikan berbasis adab menawarkan paradigma alternatif yang mampu
menjawab krisis karakter dan etika dalam pendidikan kontemporer, sekaligus memperkaya diskursus
akademik tentang integrasi nilai, ilmu, dan spiritualitas dalam pendidikan Islam.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran pendidikan Islam Imam Al-
Zarnuji sebagaimana tertuang dalam Ta’lim al-Muta’allim menghadirkan paradigma
pendidikan yang holistik dengan menempatkan adab sebagai fondasi utama keberhasilan
pendidikan. Temuan utama penelitian menunjukkan bahwa tujuan pendidikan Islam menurut
Al-Zarnuji tidak berhenti pada penguasaan ilmu, tetapi diarahkan pada pembentukan akhlak
mulia, kedekatan kepada Allah, serta pemanfaatan ilmu bagi kemaslahatan umat. limu dipahami
sebagai sarana ibadah yang hanya akan bernilai apabila diperoleh melalui niat yang ikhlas dan
adab yang benar. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa relasi peserta didik dan guru dalam
pemikiran Al-Zarnuji bersifat pedagogis sekaligus etis. Peserta didik diposisikan sebagai subjek
aktif yang dituntut memiliki kesungguhan, kesabaran, dan pengendalian diri, sementara guru
ditempatkan sebagai figur sentral yang berperan sebagai teladan moral dan spiritual.

Etika menuntut ilmu meliputi niat yang lurus, penghormatan terhadap guru dan ilmu,
pemilihan lingkungan belajar yang baik, serta konsistensi menjadi fondasi epistemologis
pendidikan Islam. Kontribusi utama penelitian ini terletak pada pemetaan konseptual yang
sistematis terhadap pemikiran pendidikan Imam Al-Zarnuji serta analisis relevansinya dengan
pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks pendidikan karakter. Penelitian ini
memperkaya khazanah keilmuan pendidikan Islam dengan menjembatani pemikiran klasik dan
tantangan modern. Ke depan, penelitian lanjutan disarankan untuk mengkaji implementasi
empiris konsep pendidikan berbasis adab Al-Zarnuji dalam konteks sekolah dan perguruan
tinggi Islam kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, Nurwahida, & Samsuddin. (2024). The Concept of Adab Education in the Book of Ta’lim
al-Muta’allim by Imam Al-Zarnuji: Literature Review. Tarbiyah Jurnal Pendidikan dan
Pembelajaran, 1(2), 182—-201.

30



Abrar, M. (2025). Pendidikan Islam Dalam Perspektif Epistemologi Islam: Tantangan dan Peluang Abad
2. Jurnal Seumubeuet: Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 44-59.

Akhyar, Y. (2017). Metode Belajar Dalam Kitab Ta'Lim Al-MutaAllim Tharigat At-Ta Allum (Telaah
Pemikiran Tarbiyah Az-Zarnuji). Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, 7(2), 311.
https://doi.org/10.24014/af.v7i2.3796

Atikah Salma Hidayati, Fauzan Huda Perdana, llma Hasanah, Muhamad Azhar Ibrahim, Achmad
Faqihuddin, & Syahidin Syahidin. (2024). Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Ta’lim al-
Muta’allim Karya Al-Zarnuji serta Implementasinya dalam Konteks Pendidikan Islam.
ALFIHRIS : Jurnal Inspirasi Pendidikan, 2(3), 149-163.
https://doi.org/10.59246/alfihris.v2i3.888

Badri, K. N. B. Z. (2022). Balanced Education According to Imam Al-Zarnuji. Tafkir: Interdisciplinary
Journal of Islamic Education, 3(2), 135-147. https://doi.org/10.31538/tijie.v3i2.177

Dinana, M. F., & Nurhidin, E. (2025). The Concepts Of Al-Zarnuji’s Ethics In Islamic Education And
Its Relevance For The Contemporary Era. Fikroh Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan lIslam,
18(1), 22-33.

Fathonah, A. Z. (2020). Mengagungkan ilmu dan ahli ilmu perspektif imam az —zarnuji (tela’ah kitab
ta’lim muta’allim bab iv). Al-Fikra Jurnal Illmiah Keislaman, 19(2), 267-272.
https://doi.org/10.24014/af.\/19i2.11640

Fatoni, 1. (2025). Taklim muta’alim: menanamkan adab dan keberkahan dalam pendidikan. A/’ Ulum
Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 73-81. https://doi.org/10.54090/alulum.684

Fauzi, M. I. F. (2022). KONSEP PEMIKIRAN PENDIDIKAN MENURUT AZ-ZARNUJI DALAM
KITAB TA’LIMUL MUTA’ALIM. Al-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan, 16(01), 1-10.

Firdaus & Hermawan. (2023). The Relevance of the Book of Ta’liim Al-Muta’allim in Character
Building in the Era of Industrial Revolution 4.0. Amin: Journal International Islamic Education
& Knowledge Integration, 1(2), 50-59. https://doi.org/10.32939/amin.v1i2.3130

Hamida & Lau Han Sein. (2022). Ta’lim al-Muta’allim: Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Al-
Zarnuji dalam Kitab Ta’lim al-Muta’allim dan Penerapannya di Masa Study From Home.
Istifkar: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 82-107.

Mahsun, M., & Maulidina, D. W. (2019). Konsep Pendidikan dalam Kitab Ta’limul Muta’allim Karya
Syekh Al-Zarnuji dan Kitab Washoya Al-Aba’ Lil-Abna’ Karya Syekh Muhammad Syakir.
Bidayatuna:  Jurnal  Pendidikan Guru  Mandrasah Ibtidaiyah, 2(2), 164.
https://doi.org/10.36835/bidayatuna.v2i2.438

Mudzakkir, A., Sakka, Abd. R., & Ismail, L. O. (2024). Penghormatan kepada Guru dalam Perspektif
Islam: Kaitannya dengan Motivasi Belajar dan Efektivitas Pembelajaran. Journal of Social and
Scientific Education, 1(2), 89-99. https://doi.org/10.58230/josse.v1i2.285

Mufid, M., & Mansur Tamam, A. (2024). Islamic Education Theory Al-Zarnuji’s Perspective in The
Book Ta’lim Al-Muta’allim. Interdiciplinary Journal and Hummanity (INJURITY), 3(1), 9-16.
https://doi.org/10.58631/injurity.v3i1.158

Rahayu, R. P., Surahman, C., & Sumarna, E. (2025). Evaluasi pembelajaran dalam gs. Az-zalzalah ayat
7,8 dan implikasinya terhadap pembentukan karakter siswa. Jurnal llmu Pedidikan, 6(1), 90—
104. https://doi.org/10.32696/jip.v6i1.3725

Ridwan & Abdurohim. (2022). Pengaruh pembelajaran kitab Ta’lim al-Muta’allim terhadap
pembentukan etika belajar santri. Jawara: Jurnal Pendidikan Karakter, 8(1), 50-72.

Rokim, Manan, A., & Muhammad Saifudin. (2025). Implementasi Pembelajaran Kitab Ta’lim
Muta’allim dalam Membentuk Adab Santri di Pondok Pesantren Al-Khoiriyah Desa Meluwur
Glagah Lamongan. Jurnal Keislaman, 8(2), 353-372. https://doi.org/10.54298/jk.v8i2.576

Ruswandi, Y., & Wiyono, W. (2020). Etika Menuntut Ilmu Dalam Kitab Ta’lim Muta’alim. Jurnal
Komunikasi Islam dan Kehumasan (JKPI), 4(1), 90-100.

31



https://doi.org/10.19109/jkpi.v4i1.5937

Salsabila Weka Widura, Achmat Mubarok, Achmad Yusuf, & Ali Mohtarom. (2021). Telaah Relevansi
Konsep Menuntut I[lmu dalam Kitab Ta’lim Muta’allim dengan Kepribadian Santri. Tabyin:
Jurnal Pendidikan Islam, 3(2), 49-60. https://doi.org/10.52166/tabyin.v6i02.707

Samdani, S., & Lellya, 1. (2021). Konsep ta’lim al-muta’allim dalam kultur adab perguruan tinggi islam
di kalimantan selatan. Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 19(1), 127.
https://doi.org/10.18592/khazanah.v19i1.4559

Setiyono, R., Rohimah, S., & Fatimah, M. (2023). Penerapan pembelajaran kitab Ta’limul Muta’allim
terhadap pembentukan nilai —nilai akhlak santri Pondok Pesantren Darul Hijroh Sukoharjo. At
Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 984-996. https://doi.org/10.51468/jpi.v5i2.305

Shilviana, K. F. (2020). Pemikiran imam Al-Zarnuji tentang pendidikan dan relevansinya dengan
pendidikan modern. At-ta’'dib: jurnal ilmiah prodi pendidikan agama islam, 12(1), 50-60.
https://doi.org/10.47498/tadib.v12i01.332

Umi Hafsah. (2018). Etika dan Adab Menuntut Ilmu dalam Kitab Ta’lim al-Muta’llim. Jornal of Islamic
Education Policy, 3(1), 44-55.

Zainal, A. Q., & Ansar, A. (2022). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Syekh Al-Zarnuji Dalam Kitab
Ta’lim  Al-Muta’allim. Education and Learning Journal, 2(2), 126.
https://doi.org/10.33096/eljour.v2i2.134

32



