JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam

Volume 01 Nomor 02, September 2025
ISSN 3123-5441
Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai

INTERNALISASI NILAI PENDIDIKAN ISLAM DALAM
MENUMBUHKAN KESADARAN MULTIKULTURAL SISWA: STUDI
KASUS DI MAN 1 PAMEKASAN

Abdul Halim
Ypendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Tarbiyah, 1Al Al-Khairat, Pamekasan, Indonesia

*email; abdhalim467@gmail.com

Received: 15/07/2025 Accepted: 15/08/2025 Publications: 20/09/2025

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To
view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses internalisasi nilai Pendidikan Islam dalam menumbuhkan
kesadaran multikultural siswa di MAN 1 Pamekasan. Studi kualitatif dengan desain studi kasus ini mengumpulkan
data melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan 13 informan (kepala madrasah, guru, dan siswa),
serta studi dokumentasi terhadap RPP, kebijakan, dan arsip kegiatan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa
internalisasi berlangsung efektif melalui strategi integratif dan reflektif yang melampaui kurikulum formal, di
mana guru berperan sebagai murabbi transformatif yang menghubungkan prinsip magashid syariah dengan
konteks kemajemukan. Ekosistem kokurikuler berfungsi sebagai laboratorium sosial untuk mempraktikkan nilai-
nilai seperti syura (musyawarah) dan ‘ad/ (keadilan). Hasilnya, transformasi kesadaran siswa bergerak dari
toleransi pasif menuju peran aktif sebagai agen perdamaian. Penelitian ini menghasilkan sebuah model konseptual
yang disebut Model Internalisasi Integratif-Berbasis Magashid (MIIM), yang mensintesiskan empat pilar:
magashid sebagai fondasi teologis, integrasi keislaman-kebangsaan-kearifan lokal, pembelajaran reflektif-kritis,
dan ruang aksi terstruktur. Model ini menawarkan kerangka operasional yang kontekstual bagi madrasah dan
lembaga pendidikan Islam lainnya untuk memperkuat kontribusinya dalam membangun kohesi sosial di
masyarakat plural.

Kata Kunci: Internalisasi Nilai, Kesadaran Multikultural, Pendidikan Islam, Studi Kasus.

Abstract

This study aims to analyze the process of internalizing Islamic education values in fostering students' multicultural
awareness at MAN 1 Pamekasan. Using a qualitative case study design, data were collected through participatory
observation, in-depth interviews with 13 informants (the principal, teachers, and students), and documentation
studies of lesson plans, policies, and activity archives. The findings reveal that the internalization occurs effectively
through integrative and reflective strategies that go beyond the formal curriculum, where teachers act as
transformative murabbis (educators) who connect magashid sharia principles with the context of diversity. The co-
curricular ecosystem functions as a social laboratory for practicing values such as shura (deliberation)
and ‘adl (justice). Consequently, the transformation of students' awareness progresses from passive tolerance to
active roles as peacebuilding agents. This research yields a conceptual framework called the Magashid-based
Integrative Internalization Model (MIIM), which synthesizes four pillars: magashid as a theological foundation,
the integration of Islamic, national, and local wisdom values, critical-reflective learning, and structured action
spaces. This model offers a contextual operational framework for madrasahs and other Islamic educational
institutions to strengthen their contribution in building social cohesion within pluralistic societies.

Keywords: Value Internalization, Multicultural Awareness, Islamic Education, Case Study.

Pendahuluan

Dalam konteks globalisasi yang ditandai dengan interaksi intensif antarkelompok budaya,
pendidikan multikultural menjadi kebutuhan mendesak untuk membangun kohesi sosial. Masyarakat
Indonesia, dengan pluralitas etnis, agama, dan budayanya, sangat rentan terhadap gesekan sosial jika
kesadaran multikultural tidak ditanamkan secara sistematis (Banks, 2017). Lembaga pendidikan,
sebagai agen sosialisasi utama, memikul tanggung jawab strategis dalam menumbuhkan nilai-nilai

JSPAI


mailto:abdhalim467@gmail.com

penghargaan terhadap perbedaan (Dasopang dkk., 2023). Sekolah tidak hanya dituntut untuk
mentransfer pengetahuan kognitif tetapi juga membangun karakter inklusif pada peserta didik, yang
memungkinkan mereka hidup harmonis dalam masyarakat majemuk (Sayyi dkk., 2022). Dalam
kerangka inilah, pendidikan Islam memiliki peran signifikan untuk mengonstruksi kesadaran
multikultural yang berlandaskan nilai-nilai keagamaan yang rahmatan lil ‘alamin.

Pendidikan Islam, secara esensial, bukan sekadar mata pelajaran tetapi merupakan kerangka nilai
yang menginternalisasi akidah, syariah, dan akhlak dalam seluruh aspek kehidupan. Proses internalisasi
ini bertujuan membentuk pribadi muslim yang paripurna (insan kamil), yang tidak hanya taat beribadah
tetapi juga memiliki kepedulian sosial yang tinggi Al-Attas dalam (Maigida, 2020). Nilai-nilai inti
seperti keadilan (‘adl), kasih sayang (rahmah), kesetaraan (musawah), dan kebijaksanaan (hikmah) yang
terkandung dalam ajaran Islam sesungguhnya merupakan fondasi etis bagi kehidupan bermasyarakat
yang plural. Integrasi nilai-nilai ini dalam praktik pedagogis diharapkan dapat membentuk perspektif
siswa yang inklusif, di mana perbedaan tidak dilihat sebagai ancaman, melainkan sebagai keniscayaan
ilahiyah (sunnatullah) yang harus dikelola dengan bijak (Sayyi, Mashuri, dkk., 2025).

Kesadaran multikultural sendiri merujuk pada kemampuan untuk mengenali, menerima, dan
menghargai keragaman budaya, disertai komitmen untuk keadilan sosial dan penolakan terhadap segala
bentuk diskriminasi (Mushaathoni, 2025). Dalam perspektif Islam, kesadaran ini memiliki akar teologis
yang kuat, misalnya dalam konsep ta 'aruf (saling mengenal) yang termaktub dalam QS Al-Hujurat: 13.
Pendidikan Islam, dengan demikian, memiliki tanggung jawab untuk mentransformasikan konsep
teologis abstrak tersebut menjadi sikap dan perilaku nyata siswa dalam konteks kehidupan sehari-hari.
Proses ini memerlukan pendekatan pendidikan yang melampaui hafalan doktrin, menuju pada
pembentukan pengalaman (experience) dan refleksi kritis (critical reflection) terhadap realitas
kemajemukan (Wurm dkk., 1996).

Madrasah, sebagai institusi pendidikan Islam formal di Indonesia, berada pada posisi strategis
untuk mengintegrasikan kedua agenda tersebut (Khasanah, 2023). Sebagai sekolah yang berciri khas
Islam, madrasah memiliki ruang untuk menggali dan mengaktualisasikan nilai-nilai inklusivitas dari
khazanah Islam secara lebih mendalam dibanding sekolah umum. Namun, pada saat yang sama,
madrasah juga kerap dihadapkan pada tantangan berupa kuatnya muatan doktriner dan tendensi
homogenisasi pandangan (Piipponen, 2023). Oleh karena itu, diperlukan upaya sadar dan terencana
untuk mengoptimalkan peran madrasah sebagai laboratorium multikulturalisme, di mana nilai-nilai
universal Islam diinternalisasikan untuk membangun kerangka berpikir yang terbuka dan menghargai
perbedaan di kalangan siswa.

MAN 1 Pamekasan menawarkan konteks kajian yang unik dan relevan. Sebagai madrasah
unggulan di jantung Pulau Madura yang masyarakatnya dikenal memiliki budaya kuat (Paregreg) dan
homogen secara religius, madrasah ini justru berada dalam lingkungan kabupaten yang secara internal
juga beragam. Selain itu, MAN 1 Pamekasan telah mengimplementasikan berbagai program pembinaan
karakter dan kegiatan intra-kurikuler yang berpotensi menjadi media internalisasi nilai. Studi
pendahuluan menunjukkan bahwa madrasah ini memiliki komitmen terhadap penguatan nilai keislaman
dan kebangsaan, namun belum ada kajian mendalam yang secara spesifik menguji efektivitas dan proses
internalisasi nilai Pendidikan Islam tersebut dalam kerangka membangun kesadaran multikultural siswa
secara empiris dan komprehensif.

Meskipun banyak penelitian membahas pendidikan multikultural dan pendidikan Islam secara
terpisah, terdapat gap (kesenjangan) penelitian ketika kedua ranah tersebut dipertemukan dalam konteks
madrasah di daerah dengan budaya dominan yang kuat seperti Madura. Studi-studi terdahulu cenderung
bersifat normatif-teoretis atau fokus pada sekolah umum di wilayah urban yang heterogen. Minimnya
penelitian yang mengkaji secara mendalam proses pedagogis internalisasi nilai, respons subjektif siswa,
serta dinamika kontekstual di madrasah berbasis pesantren dalam membentuk kesadaran multikultural
menjadikan penelitian ini mendesak. Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk memberikan



peta empiris tentang strategi efektif pendidikan Islam dalam merespons tantangan masyarakat majemuk
Indonesia tanpa kehilangan identitas keislamannya.

Novelty (kebaruan) penelitian ini terletak pada pendekatan kontekstual-kritis dalam mengkaji
internalisasi nilai Pendidikan Islam di MAN 1 Pamekasan. Penelitian ini tidak hanya memetakan
program dan kurikulum, tetapi akan mendalami proses mikro-interaksional dalam pembelajaran,
kehidupan asrama, dan kegiatan ekstrakurikuler, serta mengeksplorasi persepsi dan transformasi
kesadaran siswa dari waktu ke waktu. Pendekatan studi kasus yang holistik ini memungkinkan
ditemukannya model atau pola internalisasi yang khas, yang lahir dari interaksi dinamis antara nilai-
nilai universal Islam, budaya lokal Madura yang kuat, dan kebijakan pendidikan nasional, sebuah triad
yang jarang disentuh secara simultan dalam penelitian sebelumnya.

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi signifikan, baik secara teoritis maupun praktis.
Secara teoritis, hasil studi akan memperkaya khazanah ilmu pendidikan Islam dan pendidikan
multikultural dengan menawarkan model konseptual mengenai mekanisme internalisasi nilai dalam
konteks budaya spesifik. Secara praktis, temuan penelitian akan menjadi evaluasi formatif bagi MAN 1
Pamekasan dan madrasah serupa dalam menyusun strategi internalisasi nilai yang lebih efektif. Lebih
luas, penelitian ini akan memberikan rekomendasi kebijakan kepada Kementerian Agama mengenai
penguatan dimensi multikultural dalam pendidikan madrasah, sehingga kontribusinya terhadap
pembangunan perdamaian dan kerukunan sosial bangsa dapat lebih optimal dan terukur.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus (single case study)
untuk mengeksplorasi secara mendalam proses internalisasi nilai Pendidikan Islam dalam
menumbuhkan kesadaran multikultural siswa di MAN 1 Pamekasan. Pendekatan kualitatif dipilih
karena sesuai dengan tujuan penelitian yang ingin memahami fenomena secara holistik dalam konteks
naturalnya, dengan menekankan pada pemaknaan, pengalaman, dan interaksi sosial dari para partisipan
Creswell & Poth dalam (Mtisi, 2022). Studi kasus memungkinkan peneliti untuk menginvestigasi
realitas kompleks dari sebuah sistem terbatas (boundaried system) melalui berbagai sumber data,
sehingga dapat memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam tentang mekanisme dan
dinamika yang terjadi di lokus penelitian (Merriam & Tisdell, 2015). Fokus studi kasus ini adalah pada
proses, praktik, dan persepsi yang berlangsung di madrasah tersebut.

Teknik pengumpulan data dilakukan secara triangulasi untuk memastikan kedalaman dan
keabsahan data. Teknik utama yang digunakan adalah: (1) Observasi partisipatif pasif terhadap proses
pembelajaran di kelas (khususnya mata pelajaran Pendidikan Agama Islam dan Sejarah Kebudayaan
Islam), kegiatan keagamaan, serta interaksi sosial di lingkungan sekolah. (2) Wawancara mendalam
semi-terstruktur kepada Kepala Madrasah, guru Pendidikan Agama Islam, guru mata pelajaran terkait,
pembina OSIS/ekskul, serta siswa dari berbagai latar belakang (dipilih secara purposive sampling). (3)
Studi dokumentasi terhadap RPP, buku ajar, modul, karya siswa, kebijakan madrasah, dan arsip kegiatan
terkait multikulturalisme (Hamilton & Finley, 2019). Data dari ketiga sumber ini akan saling melengkapi
dan diverifikasi untuk merekonstruksi proses internalisasi secara utuh.

Analisis data mengikuti model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana dalam (Braun & Clarke,
2022) yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Data mentah
dari transkrip wawancara, catatan observasi, dan dokumen direduksi dan dikodekan secara tematik
berdasarkan kategori yang muncul terkait strategi internalisasi, nilai yang ditransmisikan, respons siswa,
dan faktor pendukung/penghambat. Teknik analisis ini memungkinkan identifikasi pola dan tema dari
data yang beragam. Untuk menjaga keabsahan (trustworthiness) penelitian, digunakan teknik triangulasi
sumber dan metode, pemeriksaan anggota (member checking), serta ketekunan pengamatan. Penelitian
ini juga memperhatikan aspek etika penelitian, termasuk informed consent, kerahasiaan identitas
informan, dan prinsip kesukarelaan (Jackson & Bazeley, 2019).



HASIL DAN PEMBAHASAN
Rekonstruksi Kurikulum Tersembunyi dan Strategi Pedagogis Reflektif

Analisis terhadap RPP, wawancara dengan guru, dan observasi kelas mengungkap bahwa
internalisasi nilai lebih banyak terjadi melalui kurikulum tersembunyi (hidden curriculum) dan strategi
pedagogis reflektif yang dikembangkan guru, melampaui muatan kurikulum formal. Meski buku ajar
PAI standar Kemenag belum secara eksplisit merumuskan dimensi multikultural, guru-guru di MAN 1
Pamekasan secara kreatif melakukan reinterpretasi dan kontekstualisasi materi. Ahmad Fawaid,
menjelaskan, Kami menggunakan ayat-ayat tentang kisah para nabi dan umat terdahulu sebagai cermin
untuk membahas konflik sosial masa kini, menekankan bahwa perbedaan adalah sunnatullah yang harus
dikelola dengan hikmah. Pendekatan ini mengubah pembelajaran dari transmisi doktrin menjadi ruang
dialog kritis, sejalan dengan konsep transformative knowledge Banks dalam (Sayyi, Asmuki, dkk.,
2025) yang bertujuan mendekonstruksi prasangka.

Dalam pembelajaran Figih yang diamati, Muliatul Maghfiroh, secara konsisten mengangkat
persoalan fikih lintas budaya, seperti hukum menyantap makanan tradisional non-Muslim atau tata cara
salat dalam perjalanan ke daerah dengan budaya dominan berbeda. Melalui studi kasus ini, siswa diajak
memahami prinsip utama fikih: kemudahan (taysir) dan menghindari kesulitan (raf'ul haraj). Observasi
menunjukkan bahwa metode diskusi yang digunakan berhasil mendorong siswa untuk berpikirm beyond
tekstual, menganalisis ‘illat (sebab hukum) yang bersifat universal. Proses ini merupakan internalisasi
nilai melalui pendekatan magéashidi (berorientasi pada tujuan syariat), yang menurut (Sayyi, Afandi,
dkk., 2025), membuka ruang ijtihad sosial yang lebih inklusif dan relevan dengan konteks masyarakat
majemuk.

Pelajaran Agidah Akhlak di bawah bimbingan Zubairi, menekankan pada pembangunan karakter
inklusif melalui teladan konkret. Materi tentang akhlakul karimah seperti tawadhu' (rendah hati),
tasdmubh (toleransi), dan ta'awun (tolong-menolong) tidak diajarkan secara abstrak. Guru menghadirkan
contoh historis seperti sikap Nabi Muhammad terhadap non-Muslim dalam Piagam Madinah, lalu
meminta siswa mengidentifikasi perilaku kontemporer yang mencerminkan nilai serupa. Wawancara
dengan siswa mengungkap bahwa pendekatan naratif ini lebih mudah dipahami dan diingat, karena
menghubungkan nilai dengan cerita manusiawi, memenuhi fungsi pendidikan sebagai penceritaan kisah
(narrative pedagogy) yang powerful dalam pembentukan identitas moral (Ratnah dkk., 2024; Sayyi,
Muslimin, dkk., 2025).

Sementara itu, pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam (SKI) yang diampu Abd. Ghafur,
berfungsi sebagai alat legitimasi historis bagi multikulturalisme. Melalui pendalaman periode Andalusia
dan Dinasti Abbasiyah, siswa tidak hanya melihat puncak kejayaan sains, tetapi juga melihat model
masyarakat plural yang damai di bawah pemerintahan Islam. Analisis dokumen RPP menunjukkan
penekanan pada aktivitas analisis penyebab keruntuhan peradaban tersebut, yang sering dikaitkan
dengan hilangnya semangat inklusivitas dan tenggelam dalam konflik sektarian. Pembelajaran ini,
menurut teori historisifikasi nilai Al-Attas dalam (Hadi, 2022), memberikan basis empiris bahwa
kemajuan peradaban Islam justru dicapai ketika mampu mengakomodasi keragaman.

Namun, penelitian juga menemukan ketidakseragaman dalam penerapan strategi ini. Observasi
terhadap beberapa kelas lain menunjukkan bahwa masih ada guru yang terjebak pada metode ceramah
satu arah dengan penekanan pada keseragaman pendapat. Waka Kurikulum, Mukhid, mengakui bahwa
kapasitas pedagogis guru memang beragam, dan program pengembangan keprofesian berkelanjutan
(PKB) lebih banyak fokus pada konten keagamaan murni daripada metodologi pembelajaran inklusif.
Temuan ini mengonfirmasi penelitian (Sayyi & Rofiqi, 2024) tentang adanya resistensi kultural dan
kapasitas di tingkat mikro yang menjadi tantangan implementasi pendidikan multikultural di institusi
agama.

Di sisi lain, studi terhadap karya siswa seperti esai dan portfolio proyek menunjukkan internalisasi
yang mendalam. Banyak siswa mampu melakukan sintesis antara nilai Islam, kearifan lokal Madura



(seperti pantang paenga’ atau saling mengingatkan), dan semangat kebangsaan. Seorang siswi, Lailatul
Isnainiyah, dalam tulisannya menyimpulkan, Menghina suku lain sama saja dengan menghina ciptaan
Allah, dan merusak persatuan bangsa berarti mengkhianati sumpah pemuda yang juga merupakan
bagian dari janji setia (akad) kita sebagai warga negara. Kemampuan melakukan analogi kompleks ini
menunjukkan internalisasi nilai telah mencapai tingkat integrasi kognitif yang tinggi.

Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa strategi kurikuler di MAN 1 Pamekasan bergerak pada
dua level: level formal yang terbatas dan level praktis-pedagogis yang sangat dinamis. Keberhasilan
lebih ditentukan oleh agency (keagenan) guru dalam mentransformasi konten standar menjadi bahan
refleksi kritis dan oleh iklim pembelajaran yang mendukung dialog. Proses ini merupakan bentuk "tafsir
pedagogis" di mana guru menjadi mediator aktif antara teks keagamaan klasik dan realitas sosial
kontemporer siswa, sebuah peran sentral dalam pendidikan Islam yang memberdayakan (Bahar, 2022).

Ekosistem Kokurikuler sebagai Laboratorium Sosial dan Ruang Negosiasi Identitas

Aktivitas kokurikuler dan ekstrakurikuler membentuk ekosistem pembelajaran yang justru lebih
intensif dalam mempraktikkan nilai multikultural. Observasi mendalam menunjukkan bahwa kegiatan
seperti OSIS, Pramuka, PMR, dan klub debat berfungsi sebagai laboratorium sosial miniatur di mana
teori dari kelas diuji dalam pengelolaan keragaman yang riil. Kepala Madrasah, No’man Afandi,
menegaskan filosofinya: “Nilai kesantrian dan kemadrasahan harus mewujud dalam pergaulan sehari-
hari." Dalam latihan kepemimpinan OSIS, struktur kepanitiaan sengaja dibentuk heterogen, memaksa
siswa dari latar belakang desa, organisasi, dan kecenderungan pemikiran berbeda untuk belajar
bernegosiasi dan berkolaborasi. Praktik ini merupakan implementasi dari nilai sydra (musyawarah)
dalam kerangka manajemen modern yang inklusif.

Program "Pesantren Kilat Ramadhan" dan "Mabit" (menginap) dirancang dengan muatan khusus
tentang wawasan kebangsaan dan kerukunan. Studi terhadap modul kegiatan menunjukkan integrasi
materi yang padu antara kajian kitab kuning seperti Ta'lim al-Muta'allim tentang etika belajar dengan
materi Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika. Pada sesi mabit, siswa dari asrama dan non-asrama
dicampur, menciptakan interaksi intensif yang memecah sekat primordial. Ahmad Fawaid, selaku
pemateri, sering mengutip konsep hubbul wathan minal iman (cinta tanah air bagian dari iman) untuk
mengikat identitas keislaman dengan tanggung jawab sosial dalam menjaga keutuhan bangsa yang
majemuk. Pendekatan ini menyatukan spiritualitas, kewarganegaraan, dan kesadaran multikultural
dalam satu paket pengalaman.

Budaya sekolah yang dibangun melalui ritual bersama juga menjadi instrumen internalisasi yang
kuat. Upacara bendera setiap Senin, misalnya, tidak berlangsung sekadar formalitas. Pidato pembina
upacara kerap menyelipkan refleksi nilai Islam tentang kepatuhan pada pemimpin (ulil amri) dalam
konteks negara hukum yang plural. Begitu pula peringatan hari besar Islam dan nasional dirayakan
dengan semangat saling menghormati; pada peringatan Maulid Nabi, siswa non-Muslim dilibatkan
dalam panitia logistik, menegaskan bahwa kerjasama kemanusiaan melampaui batas agama. Ritual-
ritual ini, menurut teori performatif budaya (Krys dkk., 2022), bukan hanya simbol, tetapi aksi yang
secara berulang mengukuhkan komitmen kolektif terhadap nilai inklusivitas.

Namun, ruang negosiasi identitas dalam ekosistem ini tidak selalu mulus. Wawancara dengan
beberapa siswa seperti Ghibran Fawwas mengungkap adanya dinamika mayoritas-minoritas kultural di
tingkat informal. Siswa dari kecamatan tertentu atau dari pesantren tertentu cenderung membentuk
kelompok pertemanan homogen. Meski tidak muncul menjadi konflik terbuka, fenomena ini
menunjukkan bahwa internalisasi nilai yang diajarkan secara formal menghadapi ujian dalam interaksi
spontan. Hal ini membuktikan bahwa kesadaran multikultural bersifat multidimensional; pemahaman
kognitif belum tentu langsung menghilangkan kecenderungan psikologis untuk berkelompok dengan
yang dianggap sama (Zirkel, 2008).

Respons madrasah terhadap dinamika ini cukup progresif. Melalui program Peer Counselor dan



Duta Kerukunan, siswa yang telah menunjukkan pemahaman mendalam dilatih menjadi agen
perdamaian di antara teman sebayanya. Siswi seperti Muhibatul Zedna Arifah, yang menjadi Duta
Kerukunan, bertugas mendeteksi potensi gesekan dan menjadi mediator informal. Program
pemberdayaan siswa sebagai agen perubahan ini sejalan dengan konsep student voice (Zirkel, 2008),
yang meningkatkan rasa kepemilikan dan tanggung jawab siswa terhadap nilai yang diinternalisasi.
Mereka menjadi aktor, bukan hanya objek, dalam proses pendidikan multikultural.

Lebih jauh, ekosistem kokurikuler juga menjadi ruang eksplorasi identitas hybrid (hibrida). Siswa
seperti Habibie Syariful Anam mengungkapkan bahwa keterlibatannya di klub debat dan Pramuka
mempertemukannya dengan beragam perspektif, memungkinkannya untuk mengonstruksi identitas
yang tidak eksklusif: "Saya adalah santri yang taat, pramuka yang disiplin, dan aktivis OSIS yang harus
mendengar semua suara." Kemampuan untuk memakai banyak "topi" identitas secara kontekstual dan
harmonis ini merupakan indikator kedewasaan dalam menghadapi keragaman, sebagaimana dijelaskan
dalam teori identitas sosial yang kompleks (Sayyi & Fithriyah, 2025).

Dengan demikian, ekosistem kokurikuler di MAN 1 Pamekasan berfungsi sebagai ruang transisi
(liminal space) yang menghubungkan dunia ideal nilai-nilai Islam dengan realitas sosial yang kompleks.
Di ruang ini, siswa mengalami langsung tantangan dan solusi dari hidup dalam keragaman. Pengalaman
ini, apabila direfleksikan dengan baik (misalnya dalam sesi evaluasi kegiatan), mempercepat
internalisasi dari tingkat kognisi menuju tingkat perilaku dan komitmen. Ini memperkuat tesis Bennett
(2018) bahwa interaksi terstruktur dan reflektif adalah kunci perkembangan kesadaran multikultural.

Transformasi Kesadaran Siswa: Dari Toleransi Pasif Menuju Agen Perdamaian Aktif

Data dari wawancara mendalam dengan sembilan siswa menunjukkan spektrum transformasi
kesadaran yang bergerak linier, meski dengan kecepatan berbeda, dari toleransi pasif (coexistence)
menuju komitmen aktif sebagai agen perdamaian (active peacebuilding). Pada tahap awal, sebagian
siswa seperti Mamluatus Sholihah memahami multikulturalisme sebagai "tidak mengganggu keyakinan
orang lain" dan "hidup berdampingan dengan damai". Pemahaman ini, meski positif, masih bersifat
defensif dan individual. Namun, setelah mengikuti serangkaian pembelajaran dan kegiatan,
pemahamannya berkembang menjadi "harus aktif menjembatani perbedaan” dan "meluruskan
kesalahpahaman tentang kelompok lain". Pergeseran dari sikap non-intervensi menuju tanggung jawan
pro-aktif ini menandai lompatan kualitatif dalam internalisasi.

Siswa yang terlibat intens dalam organisasi, seperti Miftahul Arif Al-Basar (OSIS) dan Lathifatul
Mahbubah (PMR), menunjukkan tingkat kesadaran yang lebih kompleks. Mereka tidak hanya berbicara
tentang menghargai perbedaan, tetapi telah mengembangkan kemampuan analisis sistemik. Miftahul,
misalnya, mengkritisi kebijakan sekolah yang dianggapnya belum sepenuhnya adil terhadap siswa
penyandang disabilitas, dan mengusulkan inisiatif untuk membuat panduan inklusi. Kemampuan untuk
mengidentifikasi ketidakadilan struktural dan merancang solusi praktis menunjukkan internalisasi nilai
keadilan (‘adl) dan amar ma'ruf nahi munkar telah mencapai tingkat penerapan yang kontekstual dan
transformatif, sesuai dengan tahap "critical consciousness” (Ali, 2017; Syahnaz dkk., 2026).

Faktor determinan dalam transformasi ini adalah pengalaman langsung berinteraksi dengan "the
other" (yang lain) dalam setting yang terkelola. Habibie menceritakan pengalamannya saat menjadi
ketua panitia festival budaya yang melibatkan siswa dari berbagai desa dengan tradisi berbeda. Konflik
kecil dalam pembagian tugas sempat muncul, tetapi proses penyelesaiannya melalui musyawarah justru
memberinya pembelajaran paling berharga tentang manajemen konflik. Pengalaman emosional yang
intens seperti ini, menurut teori experiential learning (Wajdi dkk., 2025), menciptakan pengetahuan
prosedural yang mendalam dan sulit diperoleh hanya melalui pembelajaran di kelas.

Namun, penelitian juga mengungkap adanya faktor penghambat. Beberapa siswa, terutama yang
berasal dari lingkungan homogen dan kurang terlibat kegiatan, seperti dikemukakan oleh salah satu
informan, masih menunjukkan sikap apatis atau skeptis. Mereka memandang isu multikultural sebagai



"urusan kota besar" yang kurang relevan dengan konteks Madura yang dianggap homogen. Persepsi ini
menunjukkan bahwa tantangan terbesar justru adalah mengatasi rasa "tidak relevannya" isu keragaman
di komunitas yang tampak seragam, sebuah tantangan yang diungkapkan oleh penelitian (Melacarne
dkk., 2025) di masyarakat pedesaan.

Transformasi yang paling signifikan terlihat dalam cara siswa memaknai identitas keagamaan
mereka. Banyak siswa, termasuk Lailatul Isnainiyah, menyatakan bahwa pembelajaran di MAN justru
membuat pemahaman keislamannya "lebih luas dan tidak kaku". Mereka belajar memisahkan antara
prinsip agama yang absolut (ushul) dan penafsiran budaya yang relatif (furu’). Kemampuan untuk
melakukan distingsi ini melindungi mereka dari paham eksklusivisme, karena mereka menyadari bahwa
keragaman penafsiran adalah keniscayaan dalam sejarah Islam. Kesadaran historis-Kkritis ini merupakan
fondasi untuk religiositas yang inklusif (Sayyi dkk., 2023).

Implikasi dari transformasi ini terlihat dalam kehidupan sehari-hari siswa. Beberapa menjadi
penengah dalam konflik antarkelompok di lingkungan asrama, lainnya aktif menyebarkan pesan
perdamaian di media sosial dengan bahasa agama yang moderat. Mereka telah bergeser dari posisi
sebagai penerima nilai (value receiver) menjadi penyebar nilai (value disseminator). Peran ini
menunjukkan bahwa internalisasi telah mencapai tahap generatif, di mana nilai tidak hanya melekat
pada diri individu tetapi juga diproduksi dan disebarluaskan kembali ke dalam komunitas sosial mereka.

Oleh karena itu, transformasi kesadaran siswa di MAN 1 Pamekasan dapat dipetakan dalam
sebuah kontinum perkembangan: dari kesadaran personal (tidak mengganggu), menuju kesadaran
sosial (memahami dampak keragaman), lalu ke kesadaran kritis (mengidentifikasi ketidakadilan), dan
akhirnya ke agen perubahan (bertindak memperbaiki). Proses ini tidak otomatis, tetapi difasilitasi oleh
pengalaman struktural di madrasah yang memungkinkan terjadinya trial and error, refleksi, dan
internalisasi nilai Islam sebagai sumber motivasi moral untuk tindakan sosial yang inklusif.

Model Sintesis: Internalisasi Integratif-Berbasis Magashid

Berdasarkan sintesis seluruh temuan, penelitian ini mengusulkan sebuah model konseptual yang
disebut Model Internalisasi Integratif-Berbasis Magashid (MIIM). Model ini menjelaskan bagaimana
MAN 1 Pamekasan berhasil menumbuhkan kesadaran multikultural melalui proses internalisasi nilai
Pendidikan Islam yang dinamis dan multi-saluran. Model ini terdiri dari empat pilar yang saling
terkait: Pilar Magashid (Tujuan), Pilar Integratif, Pilar Reflektif, dan Pilar Aksi.

Pilar Magashid berfungsi sebagai kompas teologis-filosofis. Seluruh proses internalisasi
berangkat dari dan selalu dikembalikan pada tujuan-tujuan universal syariat (magashid al-syari‘ah),
khususnya penjagaan agama (hifzh al-din), jiwa (hifzh al-nafs), akal (hifzh al-'agl), keturunan (hifzh al-
nasl), dan harta (hifzh al-mal). Nilai multikultural seperti keadilan, toleransi, dan penghargaan terhadap
nyawa dipahami sebagai derivasi operasional dari magashid tingkat tinggi ini. Misalnya, mencegah
perundungan (bullying) dibingkai sebagai bagian dari hifzh al-nafs (menjaga jiwa) dan hifzh al-'ird
(menjaga kehormatan). Pendekatan ini memberikan legitimasi sakral yang kuat dan menyatukan
berbagai aktivitas di bawah satu kerangka tujuan yang koheren, menjawab kritik bahwa pendidikan
multikultural sering dianggap sebagai impor nilai Barat (Afandi & Sayyi, 2023).

Pilar Integratif merujuk pada strategi menyatukan tiga domain
pengetahuan: keislaman, kebangsaan, dan kearifan lokal. Di MAN 1 Pamekasan, nilai Islam tidak
diajarkan secara terisolasi, tetapi selalu diintegrasikan dengan wawasan tentang Pancasila, UUD 1945,
NKRI, serta nilai-nilai lokal Madura seperti "oreng ladhang" (saling membantu). Dalam sebuah
observasi, guru SKI mengaitkan kepemimpinan Sultan Agung dengan semangat persatuan Nusantara,
lalu menghubungkannya dengan spirit Bhinneka Tunggal lka dan nilai solidaritas dalam budaya
Madura. Integrasi tiga lapis ini mencegah dikotomi identitas dan membangun jembatan kognitif-afektif
yang membuat nilai multikultural terasa akrab dan bukan ancaman terhadap identitas primordial siswa.

Pilar Reflektif adalah jantung dari proses pedagogis. Internalisasi tidak terjadi melalui



indoktrinasi, tetapi melalui serangkaian aktivitas refleksi kritis berjenjang. Dimulai dari refleksi teks
(mengkaji ayat/hadis), lalu refleksi konteks (menganalisis masalah sosial), refleksi diri (menguji bias
dan prasangka pribadi), hingga refleksi aksi (merencanakan tindakan). Siklus refleksi ini terlihat jelas
dalam pembelajaran berbasis proyek dan diskusi kelompok. Pilar ini didukung oleh iklim kelas yang
aman untuk berdialog, di mana guru berperan sebagai fasilitator, bukan hakim mutlak. Pendekatan ini
selaras dengan konsep "critical pedagogy"” (Oates & Mynott, 2025) dan "reflective practice” (Suaib,
2022) yang menempatkan siswa sebagai subjek pengetahuan.

Pilar Aksi menjamin bahwa internalisasi berujung pada perubahan perilaku. Madrasah
menyediakan berlabagai ruang praktik terstruktur (structured practice fields), mulai dari organisasi
siswa, kepanitiaan, program mabit, hingga proyek sosial. Ruang ini memungkinkan siswa menguji nilai
yang dipelajari, menghadapi konsekuensi, dan belajar dari kesalahan dalam lingkungan yang relatif
aman dan masih mendapatkan bimbingan. Pengalaman aksi ini kemudian dibawa kembali ke dalam
lingkaran refleksi, menciptakan siklus belajar yang terus-menerus. Pilar ini mengakomodasi teori
experiential learning dan pentingnya communities of practice (Kolb, 2015) dalam pembelajaran nilai.

Keempat pilar ini tidak beroperasi secara linear, tetapi saling memengaruhi secara siklus dan
simbiosis. Magashid memberikan arahan bagi integrasi konten. Konten yang terintegrasi menjadi bahan
untuk refleksi kritis. Hasil refleksi melahirkan rencana aksi. Pengalaman aksi kemudian memperdalam
pemahaman terhadap magashid, dan seterusnya. Proses ini difasilitasi oleh peran guru sebagai "murabbi
transformatif* pendidik yang tidak hanya mengajar, tetapi juga membimbing, memodelkan, dan
menciptakan pengalaman belajar yang bermakna.

Model MIIM ini menawarkan Kkontribusi teoretis dengan mensintesiskan wawasan dari
pendidikan Islam (konsep magashid), pendidikan multikultural, dan pedagogi kritis ke dalam sebuah
kerangka yang koheren dan kontekstual. Model ini juga memiliki implikasi praktis yang luas, karena
dapat diadaptasi oleh madrasah dan pesantren lain dengan konteks budaya yang berbeda. Kunci
keberhasilannya terletak pada konsistensi menautkan nilai pada tujuan-tujuan luhur agama,
menyatukannya dengan identitas kultural yang lebih luas, menyediakan ruang refleksi yang kritis, dan
yang terpenting, mempercayai siswa untuk bertindak sebagai agen perdamaian dalam komunitas mereka
sendiri.

SIMPULAN

Berdasarkan analisis data dari observasi, wawancara, dan studi dokumen, penelitian ini
menyimpulkan bahwa proses internalisasi nilai Pendidikan Islam untuk menumbuhkan kesadaran
multikultural di MAN 1 Pamekasan berlangsung melalui strategi yang integratif dan reflektif,
melampaui kurikulum formal. Guru berperan sebagai agen kunci dengan melakukan reinterpretasi
kreatif terhadap materi ajar, menghubungkan prinsip magashid syariah (seperti penjagaan jiwa dan akal)
dengan konteks kemajemukan Indonesia dan kearifan lokal Madura. Ekosistem kokurikuler yang
dirancang sebagai laboratorium sosial melalui OSIS, pesantren kilat, dan ritual sekolah menjadi ruang
penting bagi praktik langsung nilai-nilai seperti musyawarah (syura) dan keadilan (‘adl), meski
tantangan seperti kecenderungan pengelompokan homogen di tingkat pertemanan informal masih perlu
diatasi. Transformasi kesadaran siswa bergerak dalam kontinum yang jelas, dari pemahaman pasif
tentang toleransi hingga munculnya komitmen aktif untuk menjadi agen perdamaian di lingkungan
mereka, yang difasilitasi oleh pengalaman interaksi langsung dan refleksi kritis berjenjang.

Sintesis dari seluruh temuan melahirkan sebuah model konseptual yang disebut Model
Internalisasi Integratif-Berbasis Magashid (MIIM). Model ini dibangun di atas empat pilar yang saling
memperkuat: Pilar Magashid sebagai fondasi teologis-filosofis, Pilar Integratif yang menyatukan
wawasan keislaman, kebangsaan, dan kearifan lokal, Pilar Reflektif yang menempatkan dialog kritis
sebagai metode sentral, dan Pilar Aksi yang menyediakan ruang praktik terstruktur. Keempatnya
beroperasi dalam siklus dinamis yang difasilitasi oleh peran guru sebagai murabbi transformatif.



Dengan demikian, penelitian ini membuktikan bahwa pendidikan Islam di madrasah tidak hanya
kompatibel dengan penguatan multikulturalisme, tetapi juga mampu menawarkan kerangka nilai yang
kokoh dan kontekstual. Model MIIM diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pengembangan kebijakan
dan praktik serupa di lembaga pendidikan Islam lainnya, guna memperkuat kontribusinya dalam
membangun masyarakat Indonesia yang kohesif dan harmonis.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang tulus kepada seluruh pihak yang telah berkontribusi
dalam penelitian ini. Penghargaan setinggi-tingginya kami sampaikan kepada Kepala Madrasah, Bapak
No’man Afandi, beserta seluruh guru dan staf MAN 1 Pamekasan yang telah memberikan izin, fasilitas,
dan partisipasi aktif. Terima kasih juga kami ucapkan kepada semua informan kunci, terutama para
siswa, yang telah berbagi pengalaman dan pemikiran dengan terbuka. Tidak lupa, kami berterima kasih
kepada para kolega dan reviewer yang telah memberikan masukan berharga. Segala keterbatasan dalam
penelitian ini sepenuhnya menjadi tanggung jawab penulis.

DAFTAR PUSTAKA

Afandi, A., & Sayyi, A. (2023). Implementation of Merdeka Curriculum Based on Multicultural in
Figh Learning: (Case Study at Madrasah Aliyah Darul Ulum Il Middle Bujur Batumarmar
Pamekasan). Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 14(02), 200-215.
https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v14i02.6994

Ali, M. (2017). The Discourse of Transformative-Critical Pedagogy Among Modernist Muslims.
Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, 1(1), 1-22.
https://doi.org/10.23917/iseedu.v1i1.5418

Bahar, M. (2022). The Implementation of Ushul-Figh Learning in the School Environment to Form
Moderate Studentsa€™ Religious Character. Jurnal Basicedu, 6(3), 3245-3256.
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i3.2610

Banks, J. A. (2017). Failed Citizenship and Transformative Civic Education. Educational Researcher,
46(7), 366-377. https://doi.org/10.3102/0013189X17726741

Braun, V., & Clarke, V. (2022). Thematic Analysis: A Practical Guide. SAGE.

Dasopang, M. D., Rangkuti, S. S., Hasibuan, H. R., & Siregar, K. R. (2023). Transformative Islamic
Education at Islamic Boarding School in South Tapanuli. AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan,
15(3), 3768-3775. https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i3.3531

Hadi, N. F. (2022). CRITICAL REASONING ISLAMIC RELIGIOUS EDUCATION AND THE
CHALLENGES OF NATIONAL DEMOCRACY IN PLURALIST COUNTRIES. Journal of
Social Research, 1(2), 69-80. https://doi.org/10.55324/josr.v1i2.20

Hamilton, A. B., & Finley, E. P. (2019). Qualitative Methods in Implementation Research: An
Introduction. Psychiatry research, 280, 112516.
https://doi.org/10.1016/j.psychres.2019.112516

Jackson, K., & Bazeley, P. (2019). Qualitative Data Analysis with NVivo. SAGE.

Khasanah, U. (2023). The Development of Multicultural Islamic Education in the Modern Era:
Relevance and Challenges. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 7(2), 699-7009.
https://doi.org/10.35723/ajie.v7i2.725

Kolb, D. A. (2015). Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and Development.
Pearson Education, Incorporated.

Krys, K., Vignoles, V. L., de Almeida, 1., & Uchida, Y. (2022). Outside the “Cultural Binary”:
Understanding Why Latin American Collectivist Societies Foster Independent Selves.
Perspectives on Psychological Science, 17(4), 1166-1187.
https://doi.org/10.1177/17456916211029632

Maigida, A. Y. (2020). Muslims in Pioneering Modern Knowledge: Chronicles of The Freely or
Unconsciously Surrendered Legacies To The West. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 3(3),
406-424. https://doi.org/10.31538/nzh.v3i3.1026

Melacarne, C., Fabbri, L., & Romano, A. (2025). Beyond the Fascination of Critical Thinking: The



Contribution of Post-critical Pedagogy in Transformative Radicalization Studies. Journal of
Transformative Education, 23(3), 388-410. https://doi.org/10.1177/15413446251352381

Merriam, S. B., & Tisdell, E. J. (2015). Qualitative Research: A Guide to Design and Implementation.
John Wiley & Sons.

Mtisi, S. (2022). The Qualitative Case Study Research Strategy as Applied on a Rural Enterprise
Development Doctoral Research Project. International Journal of Qualitative Methods, 21,
16094069221145849. https://doi.org/10.1177/16094069221145849

Mushaathoni, M. (2025). An Intercultural Communication Management Framework For Culturally
Diverse Organisations. Journal of Intercultural Communication, 25(4), 23-33.
https://doi.org/10.36923/jicc.vi.1227

Oates, C., & Mynott, J. P. (2025). More-than-human centred reflection: Addressing the fiction of
reflective practice in teacher education. Research in Education, 00345237251317373.
https://doi.org/10.1177/00345237251317373

Piipponen, O. (2023). Students’ perceptions of meaningful intercultural encounters and long-term
learning from a school story exchange. International Journal of Educational Research, 119,
102169. https://doi.org/10.1016/j.ijer.2023.102169

Ratnah, Shah, S. A. A., & Alam, M. (2024). Integrating Religious Moderation into Islamic Religious
Education: Strategies and Impacts. At-Tadzkir: Islamic Education Journal, 3(2), 120-133.
https://doi.org/10.59373/attadzkir.v3i2.67

Sayyi, A., Afandi, A., & Al-Manduriy, S. M. (2023). Tolerance Formation for Children in Multi-
religious Families at Pamekasan Avalokitesvara Temple Complex: Multicultural Islamic
Education Perspectives. Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 13(2), 164-176.
https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4020

Sayyi, A., Afandi, Fithriyah, I., & Masrufah. (2025). Pembelajaran Fikih Humanistik Program M2KD
untuk Moderasi Beragama Santri Mambaul Ulum Pamekasan. KUTTAB, 9(2), 308-328.
https://doi.org/10.30736/ktb.v9i2.2609

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, 1. (2025). Bridging Tradition and Multiculturalism
in Islamic Jurisprudence Education.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002

Sayyi, A., Fathriyah, 1., Zainullah, Z., & Al-Manduriy, S. M. (2022). Multicultural Islamic Education
as Conflict Resolution for Multi-Ethnic and Religious Communities in Polagan Galis
Pamekasan. Akademika, 16(2). https://doi.org/10.30736/adk.v16i2.1194

Sayyi, A., & Fithriyah, I. (2025). TRANSFORMASI MODERASI BERAGAMA MELALUI
KEGIATAN KOLOMAN SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN ISLAM DI KELURAHAN
LAWANGAN DAYA PADEMAWU PAMEKASAN. DEVELOPMENT: Journal of
Community Engagement, 4(3), 320-334. https://doi.org/10.46773/djce.v4i3.2519

Sayyi, A., Mashuri, S., Afandi, A., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). MODERATE ISLAMIC
EDUCATION CURRICULUM DESIGN: REALIZING TOLERANCE AMIDST SOCIAL
DIVERSITY IN THE ERA OF SOCIETY 5.0. Jurnal Konseling Pendidikan Islam, 6(3), 261—
277. https://doi.org/10.32806/jkpi.v6i3.1184

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Afandi, Fithriyah, 1., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025).
Child-Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-
Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 800-820. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.187

Sayyi, A., & Rofiqi. (2024). Transformasi Pendidikan Islam: Moderasi Beragama Dalam Tradisi
Pesantren Salaf Di Era Global. Akademika, 18(2), 56—70.
https://doi.org/10.30736/adk.v18i2.2328

Suaib, N. R. A. (2022). Reflective Practice in Teacher Education: A Look into Past and Present
Theories, and Some Pertinent Issues. Tell : Teaching of English Language and Literature
Journal, 10(1), 51-62. https://doi.org/10.30651/tell.v10i1.12137

Syahnaz, A., Furgan, M., Amalia, A. R., & Yudabangsa, A. (2026). A Critical Study of the Islamic
Education Curriculum Development Process in Indonesia. Indonesian Journal of Education
Methods Development, 21(1), 10.21070/ijemd.v21i1.971-10.21070/ijemd.v21i1.971.
https://doi.org/10.21070/ijemd.v21i1.971

Wajdi, M. B. N., Marpuah, S., Ahmad, Shakila Binti Ahmad Binti, Rahim, Mohd Hisyam Bin Abdul
Rahim Abdul, & Rusdi, M. (2025). Reconceptualization of Islamic Education in Indonesia:

10



Future Strategies and Approaches. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan
Keagamaan, 23(2), 256-270. https://doi.org/10.32729/edukasi.v23i2.1991
Wurm, S. A., Mihlhéusler, P., & Tryon, D. T. (1996). Atlas of Languages of Intercultural
Communication in the Pacific, Asia, and the Americas: Maps. Mouton de Gruyter.
Zirkel, S. (2008). The Influence of Multicultural Educational Practices on Student Outcomes and
Intergroup Relations. Teachers College Record, 110(6), 1147-1181.
https://doi.org/10.1177/016146810811000605

11



