
JSPAI 1 

 

 

INTERNALISASI NILAI PENDIDIKAN ISLAM DALAM 

MENUMBUHKAN KESADARAN MULTIKULTURAL SISWA: STUDI 

KASUS DI MAN 1 PAMEKASAN 
 

 Abdul Halim 
1)Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Tarbiyah, IAI Al-Khairat, Pamekasan, Indonesia 

*email; abdhalim467@gmail.com 

 
Received: 15/07/2025  Accepted: 15/08/2025  Publications: 20/09/2025 

 

JSPAI © 2025 is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International. To 

view a copy of this license, visit https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

   
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses internalisasi nilai Pendidikan Islam dalam menumbuhkan 

kesadaran multikultural siswa di MAN 1 Pamekasan. Studi kualitatif dengan desain studi kasus ini mengumpulkan 

data melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan 13 informan (kepala madrasah, guru, dan siswa), 

serta studi dokumentasi terhadap RPP, kebijakan, dan arsip kegiatan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa 

internalisasi berlangsung efektif melalui strategi integratif dan reflektif yang melampaui kurikulum formal, di 

mana guru berperan sebagai murabbi transformatif yang menghubungkan prinsip maqashid syariah dengan 

konteks kemajemukan. Ekosistem kokurikuler berfungsi sebagai laboratorium sosial untuk mempraktikkan nilai-

nilai seperti syura (musyawarah) dan ‘adl (keadilan). Hasilnya, transformasi kesadaran siswa bergerak dari 

toleransi pasif menuju peran aktif sebagai agen perdamaian. Penelitian ini menghasilkan sebuah model konseptual 

yang disebut Model Internalisasi Integratif-Berbasis Maqashid (MIIM), yang mensintesiskan empat pilar: 

maqashid sebagai fondasi teologis, integrasi keislaman-kebangsaan-kearifan lokal, pembelajaran reflektif-kritis, 

dan ruang aksi terstruktur. Model ini menawarkan kerangka operasional yang kontekstual bagi madrasah dan 

lembaga pendidikan Islam lainnya untuk memperkuat kontribusinya dalam membangun kohesi sosial di 

masyarakat plural. 

Kata Kunci: Internalisasi Nilai, Kesadaran Multikultural, Pendidikan Islam, Studi Kasus. 

 

Abstract 
This study aims to analyze the process of internalizing Islamic education values in fostering students' multicultural 

awareness at MAN 1 Pamekasan. Using a qualitative case study design, data were collected through participatory 

observation, in-depth interviews with 13 informants (the principal, teachers, and students), and documentation 

studies of lesson plans, policies, and activity archives. The findings reveal that the internalization occurs effectively 

through integrative and reflective strategies that go beyond the formal curriculum, where teachers act as 

transformative murabbis (educators) who connect maqashid sharia principles with the context of diversity. The co-

curricular ecosystem functions as a social laboratory for practicing values such as shura (deliberation) 

and ‘adl (justice). Consequently, the transformation of students' awareness progresses from passive tolerance to 

active roles as peacebuilding agents. This research yields a conceptual framework called the Maqashid-based 

Integrative Internalization Model (MIIM), which synthesizes four pillars: maqashid as a theological foundation, 

the integration of Islamic, national, and local wisdom values, critical-reflective learning, and structured action 

spaces. This model offers a contextual operational framework for madrasahs and other Islamic educational 

institutions to strengthen their contribution in building social cohesion within pluralistic societies. 

Keywords: Value Internalization, Multicultural Awareness, Islamic Education, Case Study. 

 

 
Pendahuluan 

Dalam konteks globalisasi yang ditandai dengan interaksi intensif antarkelompok budaya, 

pendidikan multikultural menjadi kebutuhan mendesak untuk membangun kohesi sosial. Masyarakat 

Indonesia, dengan pluralitas etnis, agama, dan budayanya, sangat rentan terhadap gesekan sosial jika 

kesadaran multikultural tidak ditanamkan secara sistematis (Banks, 2017). Lembaga pendidikan, 

sebagai agen sosialisasi utama, memikul tanggung jawab strategis dalam menumbuhkan nilai-nilai 

JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 

ISSN 3123-5441 

Journal Homepage: https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/jspai 

mailto:abdhalim467@gmail.com


 

2  

penghargaan terhadap perbedaan (Dasopang dkk., 2023). Sekolah tidak hanya dituntut untuk 

mentransfer pengetahuan kognitif tetapi juga membangun karakter inklusif pada peserta didik, yang 

memungkinkan mereka hidup harmonis dalam masyarakat majemuk (Sayyi dkk., 2022). Dalam 

kerangka inilah, pendidikan Islam memiliki peran signifikan untuk mengonstruksi kesadaran 

multikultural yang berlandaskan nilai-nilai keagamaan yang rahmatan lil ‘alamin. 

Pendidikan Islam, secara esensial, bukan sekadar mata pelajaran tetapi merupakan kerangka nilai 

yang menginternalisasi akidah, syariah, dan akhlak dalam seluruh aspek kehidupan. Proses internalisasi 

ini bertujuan membentuk pribadi muslim yang paripurna (insan kamil), yang tidak hanya taat beribadah 

tetapi juga memiliki kepedulian sosial yang tinggi Al-Attas dalam (Maigida, 2020). Nilai-nilai inti 

seperti keadilan (‘adl), kasih sayang (rahmah), kesetaraan (musawah), dan kebijaksanaan (hikmah) yang 

terkandung dalam ajaran Islam sesungguhnya merupakan fondasi etis bagi kehidupan bermasyarakat 

yang plural. Integrasi nilai-nilai ini dalam praktik pedagogis diharapkan dapat membentuk perspektif 

siswa yang inklusif, di mana perbedaan tidak dilihat sebagai ancaman, melainkan sebagai keniscayaan 

ilahiyah (sunnatullah) yang harus dikelola dengan bijak (Sayyi, Mashuri, dkk., 2025). 

Kesadaran multikultural sendiri merujuk pada kemampuan untuk mengenali, menerima, dan 

menghargai keragaman budaya, disertai komitmen untuk keadilan sosial dan penolakan terhadap segala 

bentuk diskriminasi (Mushaathoni, 2025). Dalam perspektif Islam, kesadaran ini memiliki akar teologis 

yang kuat, misalnya dalam konsep ta’aruf (saling mengenal) yang termaktub dalam QS Al-Hujurat: 13. 

Pendidikan Islam, dengan demikian, memiliki tanggung jawab untuk mentransformasikan konsep 

teologis abstrak tersebut menjadi sikap dan perilaku nyata siswa dalam konteks kehidupan sehari-hari. 

Proses ini memerlukan pendekatan pendidikan yang melampaui hafalan doktrin, menuju pada 

pembentukan pengalaman (experience) dan refleksi kritis (critical reflection) terhadap realitas 

kemajemukan (Wurm dkk., 1996). 

Madrasah, sebagai institusi pendidikan Islam formal di Indonesia, berada pada posisi strategis 

untuk mengintegrasikan kedua agenda tersebut (Khasanah, 2023). Sebagai sekolah yang berciri khas 

Islam, madrasah memiliki ruang untuk menggali dan mengaktualisasikan nilai-nilai inklusivitas dari 

khazanah Islam secara lebih mendalam dibanding sekolah umum. Namun, pada saat yang sama, 

madrasah juga kerap dihadapkan pada tantangan berupa kuatnya muatan doktriner dan tendensi 

homogenisasi pandangan (Piipponen, 2023). Oleh karena itu, diperlukan upaya sadar dan terencana 

untuk mengoptimalkan peran madrasah sebagai laboratorium multikulturalisme, di mana nilai-nilai 

universal Islam diinternalisasikan untuk membangun kerangka berpikir yang terbuka dan menghargai 

perbedaan di kalangan siswa. 

MAN 1 Pamekasan menawarkan konteks kajian yang unik dan relevan. Sebagai madrasah 

unggulan di jantung Pulau Madura yang masyarakatnya dikenal memiliki budaya kuat (Paregreg) dan 

homogen secara religius, madrasah ini justru berada dalam lingkungan kabupaten yang secara internal 

juga beragam. Selain itu, MAN 1 Pamekasan telah mengimplementasikan berbagai program pembinaan 

karakter dan kegiatan intra-kurikuler yang berpotensi menjadi media internalisasi nilai. Studi 

pendahuluan menunjukkan bahwa madrasah ini memiliki komitmen terhadap penguatan nilai keislaman 

dan kebangsaan, namun belum ada kajian mendalam yang secara spesifik menguji efektivitas dan proses 

internalisasi nilai Pendidikan Islam tersebut dalam kerangka membangun kesadaran multikultural siswa 

secara empiris dan komprehensif. 

Meskipun banyak penelitian membahas pendidikan multikultural dan pendidikan Islam secara 

terpisah, terdapat gap (kesenjangan) penelitian ketika kedua ranah tersebut dipertemukan dalam konteks 

madrasah di daerah dengan budaya dominan yang kuat seperti Madura. Studi-studi terdahulu cenderung 

bersifat normatif-teoretis atau fokus pada sekolah umum di wilayah urban yang heterogen. Minimnya 

penelitian yang mengkaji secara mendalam proses pedagogis internalisasi nilai, respons subjektif siswa, 

serta dinamika kontekstual di madrasah berbasis pesantren dalam membentuk kesadaran multikultural 

menjadikan penelitian ini mendesak. Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk memberikan 



 

3  

peta empiris tentang strategi efektif pendidikan Islam dalam merespons tantangan masyarakat majemuk 

Indonesia tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

Novelty (kebaruan) penelitian ini terletak pada pendekatan kontekstual-kritis dalam mengkaji 

internalisasi nilai Pendidikan Islam di MAN 1 Pamekasan. Penelitian ini tidak hanya memetakan 

program dan kurikulum, tetapi akan mendalami proses mikro-interaksional dalam pembelajaran, 

kehidupan asrama, dan kegiatan ekstrakurikuler, serta mengeksplorasi persepsi dan transformasi 

kesadaran siswa dari waktu ke waktu. Pendekatan studi kasus yang holistik ini memungkinkan 

ditemukannya model atau pola internalisasi yang khas, yang lahir dari interaksi dinamis antara nilai-

nilai universal Islam, budaya lokal Madura yang kuat, dan kebijakan pendidikan nasional, sebuah triad 

yang jarang disentuh secara simultan dalam penelitian sebelumnya. 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi signifikan, baik secara teoritis maupun praktis. 

Secara teoritis, hasil studi akan memperkaya khazanah ilmu pendidikan Islam dan pendidikan 

multikultural dengan menawarkan model konseptual mengenai mekanisme internalisasi nilai dalam 

konteks budaya spesifik. Secara praktis, temuan penelitian akan menjadi evaluasi formatif bagi MAN 1 

Pamekasan dan madrasah serupa dalam menyusun strategi internalisasi nilai yang lebih efektif. Lebih 

luas, penelitian ini akan memberikan rekomendasi kebijakan kepada Kementerian Agama mengenai 

penguatan dimensi multikultural dalam pendidikan madrasah, sehingga kontribusinya terhadap 

pembangunan perdamaian dan kerukunan sosial bangsa dapat lebih optimal dan terukur. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus (single case study) 

untuk mengeksplorasi secara mendalam proses internalisasi nilai Pendidikan Islam dalam 

menumbuhkan kesadaran multikultural siswa di MAN 1 Pamekasan. Pendekatan kualitatif dipilih 

karena sesuai dengan tujuan penelitian yang ingin memahami fenomena secara holistik dalam konteks 

naturalnya, dengan menekankan pada pemaknaan, pengalaman, dan interaksi sosial dari para partisipan 

Creswell & Poth dalam (Mtisi, 2022). Studi kasus memungkinkan peneliti untuk menginvestigasi 

realitas kompleks dari sebuah sistem terbatas (boundaried system) melalui berbagai sumber data, 

sehingga dapat memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam tentang mekanisme dan 

dinamika yang terjadi di lokus penelitian (Merriam & Tisdell, 2015). Fokus studi kasus ini adalah pada 

proses, praktik, dan persepsi yang berlangsung di madrasah tersebut. 

Teknik pengumpulan data dilakukan secara triangulasi untuk memastikan kedalaman dan 

keabsahan data. Teknik utama yang digunakan adalah: (1) Observasi partisipatif pasif terhadap proses 

pembelajaran di kelas (khususnya mata pelajaran Pendidikan Agama Islam dan Sejarah Kebudayaan 

Islam), kegiatan keagamaan, serta interaksi sosial di lingkungan sekolah. (2) Wawancara mendalam 

semi-terstruktur kepada Kepala Madrasah, guru Pendidikan Agama Islam, guru mata pelajaran terkait, 

pembina OSIS/ekskul, serta siswa dari berbagai latar belakang (dipilih secara purposive sampling). (3) 

Studi dokumentasi terhadap RPP, buku ajar, modul, karya siswa, kebijakan madrasah, dan arsip kegiatan 

terkait multikulturalisme (Hamilton & Finley, 2019). Data dari ketiga sumber ini akan saling melengkapi 

dan diverifikasi untuk merekonstruksi proses internalisasi secara utuh. 

Analisis data mengikuti model interaktif Miles, Huberman, dan Saldana dalam (Braun & Clarke, 

2022) yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Data mentah 

dari transkrip wawancara, catatan observasi, dan dokumen direduksi dan dikodekan secara tematik 

berdasarkan kategori yang muncul terkait strategi internalisasi, nilai yang ditransmisikan, respons siswa, 

dan faktor pendukung/penghambat. Teknik analisis ini memungkinkan identifikasi pola dan tema dari 

data yang beragam. Untuk menjaga keabsahan (trustworthiness) penelitian, digunakan teknik triangulasi 

sumber dan metode, pemeriksaan anggota (member checking), serta ketekunan pengamatan. Penelitian 

ini juga memperhatikan aspek etika penelitian, termasuk informed consent, kerahasiaan identitas 

informan, dan prinsip kesukarelaan (Jackson & Bazeley, 2019). 



 

4  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Rekonstruksi Kurikulum Tersembunyi dan Strategi Pedagogis Reflektif 

Analisis terhadap RPP, wawancara dengan guru, dan observasi kelas mengungkap bahwa 

internalisasi nilai lebih banyak terjadi melalui kurikulum tersembunyi (hidden curriculum) dan strategi 

pedagogis reflektif yang dikembangkan guru, melampaui muatan kurikulum formal. Meski buku ajar 

PAI standar Kemenag belum secara eksplisit merumuskan dimensi multikultural, guru-guru di MAN 1 

Pamekasan secara kreatif melakukan reinterpretasi dan kontekstualisasi materi. Ahmad Fawaid,  

menjelaskan, Kami menggunakan ayat-ayat tentang kisah para nabi dan umat terdahulu sebagai cermin 

untuk membahas konflik sosial masa kini, menekankan bahwa perbedaan adalah sunnatullah yang harus 

dikelola dengan hikmah. Pendekatan ini mengubah pembelajaran dari transmisi doktrin menjadi ruang 

dialog kritis, sejalan dengan konsep transformative knowledge Banks dalam (Sayyi, Asmuki, dkk., 

2025) yang bertujuan mendekonstruksi prasangka. 

Dalam pembelajaran Fiqih yang diamati, Muliatul Maghfiroh, secara konsisten mengangkat 

persoalan fikih lintas budaya, seperti hukum menyantap makanan tradisional non-Muslim atau tata cara 

salat dalam perjalanan ke daerah dengan budaya dominan berbeda. Melalui studi kasus ini, siswa diajak 

memahami prinsip utama fikih: kemudahan (taysîr) dan menghindari kesulitan (raf'ul haraj). Observasi 

menunjukkan bahwa metode diskusi yang digunakan berhasil mendorong siswa untuk berpikirm beyond 

tekstual, menganalisis 'illat (sebab hukum) yang bersifat universal. Proses ini merupakan internalisasi 

nilai melalui pendekatan maqâshidî (berorientasi pada tujuan syariat), yang menurut (Sayyi, Afandi, 

dkk., 2025), membuka ruang ijtihad sosial yang lebih inklusif dan relevan dengan konteks masyarakat 

majemuk. 

Pelajaran Aqidah Akhlak di bawah bimbingan Zubairi, menekankan pada pembangunan karakter 

inklusif melalui teladan konkret. Materi tentang akhlakul karimah seperti tawadhu' (rendah hati), 

tasâmuh (toleransi), dan ta'âwun (tolong-menolong) tidak diajarkan secara abstrak. Guru menghadirkan 

contoh historis seperti sikap Nabi Muhammad terhadap non-Muslim dalam Piagam Madinah, lalu 

meminta siswa mengidentifikasi perilaku kontemporer yang mencerminkan nilai serupa. Wawancara 

dengan siswa mengungkap bahwa pendekatan naratif ini lebih mudah dipahami dan diingat, karena 

menghubungkan nilai dengan cerita manusiawi, memenuhi fungsi pendidikan sebagai penceritaan kisah 

(narrative pedagogy) yang powerful dalam pembentukan identitas moral (Ratnah dkk., 2024; Sayyi, 

Muslimin, dkk., 2025). 

Sementara itu, pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam (SKI) yang diampu Abd. Ghafur, 

berfungsi sebagai alat legitimasi historis bagi multikulturalisme. Melalui pendalaman periode Andalusia 

dan Dinasti Abbasiyah, siswa tidak hanya melihat puncak kejayaan sains, tetapi juga melihat model 

masyarakat plural yang damai di bawah pemerintahan Islam. Analisis dokumen RPP menunjukkan 

penekanan pada aktivitas analisis penyebab keruntuhan peradaban tersebut, yang sering dikaitkan 

dengan hilangnya semangat inklusivitas dan tenggelam dalam konflik sektarian. Pembelajaran ini, 

menurut teori historisifikasi nilai Al-Attas dalam (Hadi, 2022), memberikan basis empiris bahwa 

kemajuan peradaban Islam justru dicapai ketika mampu mengakomodasi keragaman. 

Namun, penelitian juga menemukan ketidakseragaman dalam penerapan strategi ini. Observasi 

terhadap beberapa kelas lain menunjukkan bahwa masih ada guru yang terjebak pada metode ceramah 

satu arah dengan penekanan pada keseragaman pendapat. Waka Kurikulum, Mukhid, mengakui bahwa 

kapasitas pedagogis guru memang beragam, dan program pengembangan keprofesian berkelanjutan 

(PKB) lebih banyak fokus pada konten keagamaan murni daripada metodologi pembelajaran inklusif. 

Temuan ini mengonfirmasi penelitian (Sayyi & Rofiqi, 2024) tentang adanya resistensi kultural dan 

kapasitas di tingkat mikro yang menjadi tantangan implementasi pendidikan multikultural di institusi 

agama. 

Di sisi lain, studi terhadap karya siswa seperti esai dan portfolio proyek menunjukkan internalisasi 

yang mendalam. Banyak siswa mampu melakukan sintesis antara nilai Islam, kearifan lokal Madura 



 

5  

(seperti pantang paenga’ atau saling mengingatkan), dan semangat kebangsaan. Seorang siswi, Lailatul 

Isnainiyah, dalam tulisannya menyimpulkan, Menghina suku lain sama saja dengan menghina ciptaan 

Allah, dan merusak persatuan bangsa berarti mengkhianati sumpah pemuda yang juga merupakan 

bagian dari janji setia (akad) kita sebagai warga negara. Kemampuan melakukan analogi kompleks ini 

menunjukkan internalisasi nilai telah mencapai tingkat integrasi kognitif yang tinggi. 

Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa strategi kurikuler di MAN 1 Pamekasan bergerak pada 

dua level: level formal yang terbatas dan level praktis-pedagogis yang sangat dinamis. Keberhasilan 

lebih ditentukan oleh agency (keagenan) guru dalam mentransformasi konten standar menjadi bahan 

refleksi kritis dan oleh iklim pembelajaran yang mendukung dialog. Proses ini merupakan bentuk "tafsir 

pedagogis" di mana guru menjadi mediator aktif antara teks keagamaan klasik dan realitas sosial 

kontemporer siswa, sebuah peran sentral dalam pendidikan Islam yang memberdayakan (Bahar, 2022). 

 

Ekosistem Kokurikuler sebagai Laboratorium Sosial dan Ruang Negosiasi Identitas 

Aktivitas kokurikuler dan ekstrakurikuler membentuk ekosistem pembelajaran yang justru lebih 

intensif dalam mempraktikkan nilai multikultural. Observasi mendalam menunjukkan bahwa kegiatan 

seperti OSIS, Pramuka, PMR, dan klub debat berfungsi sebagai laboratorium sosial miniatur di mana 

teori dari kelas diuji dalam pengelolaan keragaman yang riil. Kepala Madrasah, No’man Afandi, 

menegaskan filosofinya: “Nilai kesantrian dan kemadrasahan harus mewujud dalam pergaulan sehari-

hari." Dalam latihan kepemimpinan OSIS, struktur kepanitiaan sengaja dibentuk heterogen, memaksa 

siswa dari latar belakang desa, organisasi, dan kecenderungan pemikiran berbeda untuk belajar 

bernegosiasi dan berkolaborasi. Praktik ini merupakan implementasi dari nilai syûrâ (musyawarah) 

dalam kerangka manajemen modern yang inklusif. 

Program "Pesantren Kilat Ramadhan" dan "Mabît" (menginap) dirancang dengan muatan khusus 

tentang wawasan kebangsaan dan kerukunan. Studi terhadap modul kegiatan menunjukkan integrasi 

materi yang padu antara kajian kitab kuning seperti Ta'lîm al-Muta'allim tentang etika belajar dengan 

materi Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika. Pada sesi mabît, siswa dari asrama dan non-asrama 

dicampur, menciptakan interaksi intensif yang memecah sekat primordial. Ahmad Fawaid, selaku 

pemateri, sering mengutip konsep hubbul wathan minal îmân (cinta tanah air bagian dari iman) untuk 

mengikat identitas keislaman dengan tanggung jawab sosial dalam menjaga keutuhan bangsa yang 

majemuk. Pendekatan ini menyatukan spiritualitas, kewarganegaraan, dan kesadaran multikultural 

dalam satu paket pengalaman. 

Budaya sekolah yang dibangun melalui ritual bersama juga menjadi instrumen internalisasi yang 

kuat. Upacara bendera setiap Senin, misalnya, tidak berlangsung sekadar formalitas. Pidato pembina 

upacara kerap menyelipkan refleksi nilai Islam tentang kepatuhan pada pemimpin (ulil amri) dalam 

konteks negara hukum yang plural. Begitu pula peringatan hari besar Islam dan nasional dirayakan 

dengan semangat saling menghormati; pada peringatan Maulid Nabi, siswa non-Muslim dilibatkan 

dalam panitia logistik, menegaskan bahwa kerjasama kemanusiaan melampaui batas agama. Ritual-

ritual ini, menurut teori performatif budaya (Krys dkk., 2022), bukan hanya simbol, tetapi aksi yang 

secara berulang mengukuhkan komitmen kolektif terhadap nilai inklusivitas. 

Namun, ruang negosiasi identitas dalam ekosistem ini tidak selalu mulus. Wawancara dengan 

beberapa siswa seperti Ghibran Fawwas mengungkap adanya dinamika mayoritas-minoritas kultural di 

tingkat informal. Siswa dari kecamatan tertentu atau dari pesantren tertentu cenderung membentuk 

kelompok pertemanan homogen. Meski tidak muncul menjadi konflik terbuka, fenomena ini 

menunjukkan bahwa internalisasi nilai yang diajarkan secara formal menghadapi ujian dalam interaksi 

spontan. Hal ini membuktikan bahwa kesadaran multikultural bersifat multidimensional; pemahaman 

kognitif belum tentu langsung menghilangkan kecenderungan psikologis untuk berkelompok dengan 

yang dianggap sama (Zirkel, 2008). 

Respons madrasah terhadap dinamika ini cukup progresif. Melalui program Peer Counselor dan 



 

6  

Duta Kerukunan, siswa yang telah menunjukkan pemahaman mendalam dilatih menjadi agen 

perdamaian di antara teman sebayanya. Siswi seperti Muhibatul Zedna Arifah, yang menjadi Duta 

Kerukunan, bertugas mendeteksi potensi gesekan dan menjadi mediator informal. Program 

pemberdayaan siswa sebagai agen perubahan ini sejalan dengan konsep student voice (Zirkel, 2008), 

yang meningkatkan rasa kepemilikan dan tanggung jawab siswa terhadap nilai yang diinternalisasi. 

Mereka menjadi aktor, bukan hanya objek, dalam proses pendidikan multikultural. 

Lebih jauh, ekosistem kokurikuler juga menjadi ruang eksplorasi identitas hybrid (hibrida). Siswa 

seperti Habibie Syariful Anam mengungkapkan bahwa keterlibatannya di klub debat dan Pramuka 

mempertemukannya dengan beragam perspektif, memungkinkannya untuk mengonstruksi identitas 

yang tidak eksklusif: "Saya adalah santri yang taat, pramuka yang disiplin, dan aktivis OSIS yang harus 

mendengar semua suara." Kemampuan untuk memakai banyak "topi" identitas secara kontekstual dan 

harmonis ini merupakan indikator kedewasaan dalam menghadapi keragaman, sebagaimana dijelaskan 

dalam teori identitas sosial yang kompleks (Sayyi & Fithriyah, 2025). 

Dengan demikian, ekosistem kokurikuler di MAN 1 Pamekasan berfungsi sebagai ruang transisi 

(liminal space) yang menghubungkan dunia ideal nilai-nilai Islam dengan realitas sosial yang kompleks. 

Di ruang ini, siswa mengalami langsung tantangan dan solusi dari hidup dalam keragaman. Pengalaman 

ini, apabila direfleksikan dengan baik (misalnya dalam sesi evaluasi kegiatan), mempercepat 

internalisasi dari tingkat kognisi menuju tingkat perilaku dan komitmen. Ini memperkuat tesis Bennett 

(2018) bahwa interaksi terstruktur dan reflektif adalah kunci perkembangan kesadaran multikultural. 

 

Transformasi Kesadaran Siswa: Dari Toleransi Pasif Menuju Agen Perdamaian Aktif 

Data dari wawancara mendalam dengan sembilan siswa menunjukkan spektrum transformasi 

kesadaran yang bergerak linier, meski dengan kecepatan berbeda, dari toleransi pasif (coexistence) 

menuju komitmen aktif sebagai agen perdamaian (active peacebuilding). Pada tahap awal, sebagian 

siswa seperti Mamluatus Sholihah memahami multikulturalisme sebagai "tidak mengganggu keyakinan 

orang lain" dan "hidup berdampingan dengan damai". Pemahaman ini, meski positif, masih bersifat 

defensif dan individual. Namun, setelah mengikuti serangkaian pembelajaran dan kegiatan, 

pemahamannya berkembang menjadi "harus aktif menjembatani perbedaan" dan "meluruskan 

kesalahpahaman tentang kelompok lain". Pergeseran dari sikap non-intervensi menuju tanggung jawan 

pro-aktif ini menandai lompatan kualitatif dalam internalisasi. 

Siswa yang terlibat intens dalam organisasi, seperti Miftahul Arif Al-Basar (OSIS) dan Lathifatul 

Mahbubah (PMR), menunjukkan tingkat kesadaran yang lebih kompleks. Mereka tidak hanya berbicara 

tentang menghargai perbedaan, tetapi telah mengembangkan kemampuan analisis sistemik. Miftahul, 

misalnya, mengkritisi kebijakan sekolah yang dianggapnya belum sepenuhnya adil terhadap siswa 

penyandang disabilitas, dan mengusulkan inisiatif untuk membuat panduan inklusi. Kemampuan untuk 

mengidentifikasi ketidakadilan struktural dan merancang solusi praktis menunjukkan internalisasi nilai 

keadilan (‘adl) dan amar ma'ruf nahi munkar telah mencapai tingkat penerapan yang kontekstual dan 

transformatif, sesuai dengan tahap "critical consciousness" (Ali, 2017; Syahnaz dkk., 2026). 

Faktor determinan dalam transformasi ini adalah pengalaman langsung berinteraksi dengan "the 

other" (yang lain) dalam setting yang terkelola. Habibie menceritakan pengalamannya saat menjadi 

ketua panitia festival budaya yang melibatkan siswa dari berbagai desa dengan tradisi berbeda. Konflik 

kecil dalam pembagian tugas sempat muncul, tetapi proses penyelesaiannya melalui musyawarah justru 

memberinya pembelajaran paling berharga tentang manajemen konflik. Pengalaman emosional yang 

intens seperti ini, menurut teori experiential learning (Wajdi dkk., 2025), menciptakan pengetahuan 

prosedural yang mendalam dan sulit diperoleh hanya melalui pembelajaran di kelas. 

Namun, penelitian juga mengungkap adanya faktor penghambat. Beberapa siswa, terutama yang 

berasal dari lingkungan homogen dan kurang terlibat kegiatan, seperti dikemukakan oleh salah satu 

informan, masih menunjukkan sikap apatis atau skeptis. Mereka memandang isu multikultural sebagai 



 

7  

"urusan kota besar" yang kurang relevan dengan konteks Madura yang dianggap homogen. Persepsi ini 

menunjukkan bahwa tantangan terbesar justru adalah mengatasi rasa "tidak relevannya" isu keragaman 

di komunitas yang tampak seragam, sebuah tantangan yang diungkapkan oleh penelitian (Melacarne 

dkk., 2025) di masyarakat pedesaan. 

Transformasi yang paling signifikan terlihat dalam cara siswa memaknai identitas keagamaan 

mereka. Banyak siswa, termasuk Lailatul Isnainiyah, menyatakan bahwa pembelajaran di MAN justru 

membuat pemahaman keislamannya "lebih luas dan tidak kaku". Mereka belajar memisahkan antara 

prinsip agama yang absolut (ushul) dan penafsiran budaya yang relatif (furu'). Kemampuan untuk 

melakukan distingsi ini melindungi mereka dari paham eksklusivisme, karena mereka menyadari bahwa 

keragaman penafsiran adalah keniscayaan dalam sejarah Islam. Kesadaran historis-kritis ini merupakan 

fondasi untuk religiositas yang inklusif (Sayyi dkk., 2023). 

Implikasi dari transformasi ini terlihat dalam kehidupan sehari-hari siswa. Beberapa menjadi 

penengah dalam konflik antarkelompok di lingkungan asrama, lainnya aktif menyebarkan pesan 

perdamaian di media sosial dengan bahasa agama yang moderat. Mereka telah bergeser dari posisi 

sebagai penerima nilai (value receiver) menjadi penyebar nilai (value disseminator). Peran ini 

menunjukkan bahwa internalisasi telah mencapai tahap generatif, di mana nilai tidak hanya melekat 

pada diri individu tetapi juga diproduksi dan disebarluaskan kembali ke dalam komunitas sosial mereka. 

Oleh karena itu, transformasi kesadaran siswa di MAN 1 Pamekasan dapat dipetakan dalam 

sebuah kontinum perkembangan: dari kesadaran personal (tidak mengganggu), menuju kesadaran 

sosial (memahami dampak keragaman), lalu ke kesadaran kritis (mengidentifikasi ketidakadilan), dan 

akhirnya ke agen perubahan (bertindak memperbaiki). Proses ini tidak otomatis, tetapi difasilitasi oleh 

pengalaman struktural di madrasah yang memungkinkan terjadinya trial and error, refleksi, dan 

internalisasi nilai Islam sebagai sumber motivasi moral untuk tindakan sosial yang inklusif. 

 

Model Sintesis: Internalisasi Integratif-Berbasis Maqashid 

Berdasarkan sintesis seluruh temuan, penelitian ini mengusulkan sebuah model konseptual yang 

disebut Model Internalisasi Integratif-Berbasis Maqashid (MIIM). Model ini menjelaskan bagaimana 

MAN 1 Pamekasan berhasil menumbuhkan kesadaran multikultural melalui proses internalisasi nilai 

Pendidikan Islam yang dinamis dan multi-saluran. Model ini terdiri dari empat pilar yang saling 

terkait: Pilar Maqashid (Tujuan), Pilar Integratif, Pilar Reflektif, dan Pilar Aksi. 

Pilar Maqashid berfungsi sebagai kompas teologis-filosofis. Seluruh proses internalisasi 

berangkat dari dan selalu dikembalikan pada tujuan-tujuan universal syariat (maqâshid al-syarî'ah), 

khususnya penjagaan agama (hifzh al-dîn), jiwa (hifzh al-nafs), akal (hifzh al-'aql), keturunan (hifzh al-

nasl), dan harta (hifzh al-mâl). Nilai multikultural seperti keadilan, toleransi, dan penghargaan terhadap 

nyawa dipahami sebagai derivasi operasional dari maqashid tingkat tinggi ini. Misalnya, mencegah 

perundungan (bullying) dibingkai sebagai bagian dari hifzh al-nafs (menjaga jiwa) dan hifzh al-'ird 

(menjaga kehormatan). Pendekatan ini memberikan legitimasi sakral yang kuat dan menyatukan 

berbagai aktivitas di bawah satu kerangka tujuan yang koheren, menjawab kritik bahwa pendidikan 

multikultural sering dianggap sebagai impor nilai Barat (Afandi & Sayyi, 2023). 

Pilar Integratif merujuk pada strategi menyatukan tiga domain 

pengetahuan: keislaman, kebangsaan, dan kearifan lokal. Di MAN 1 Pamekasan, nilai Islam tidak 

diajarkan secara terisolasi, tetapi selalu diintegrasikan dengan wawasan tentang Pancasila, UUD 1945, 

NKRI, serta nilai-nilai lokal Madura seperti "oreng ladhang" (saling membantu). Dalam sebuah 

observasi, guru SKI mengaitkan kepemimpinan Sultan Agung dengan semangat persatuan Nusantara, 

lalu menghubungkannya dengan spirit Bhinneka Tunggal Ika dan nilai solidaritas dalam budaya 

Madura. Integrasi tiga lapis ini mencegah dikotomi identitas dan membangun jembatan kognitif-afektif 

yang membuat nilai multikultural terasa akrab dan bukan ancaman terhadap identitas primordial siswa. 

Pilar Reflektif adalah jantung dari proses pedagogis. Internalisasi tidak terjadi melalui 



 

8  

indoktrinasi, tetapi melalui serangkaian aktivitas refleksi kritis berjenjang. Dimulai dari refleksi teks 

(mengkaji ayat/hadis), lalu refleksi konteks (menganalisis masalah sosial), refleksi diri (menguji bias 

dan prasangka pribadi), hingga refleksi aksi (merencanakan tindakan). Siklus refleksi ini terlihat jelas 

dalam pembelajaran berbasis proyek dan diskusi kelompok. Pilar ini didukung oleh iklim kelas yang 

aman untuk berdialog, di mana guru berperan sebagai fasilitator, bukan hakim mutlak. Pendekatan ini 

selaras dengan konsep "critical pedagogy" (Oates & Mynott, 2025) dan "reflective practice" (Suaib, 

2022) yang menempatkan siswa sebagai subjek pengetahuan. 

Pilar Aksi menjamin bahwa internalisasi berujung pada perubahan perilaku. Madrasah 

menyediakan berlabagai ruang praktik terstruktur (structured practice fields), mulai dari organisasi 

siswa, kepanitiaan, program mabit, hingga proyek sosial. Ruang ini memungkinkan siswa menguji nilai 

yang dipelajari, menghadapi konsekuensi, dan belajar dari kesalahan dalam lingkungan yang relatif 

aman dan masih mendapatkan bimbingan. Pengalaman aksi ini kemudian dibawa kembali ke dalam 

lingkaran refleksi, menciptakan siklus belajar yang terus-menerus. Pilar ini mengakomodasi teori 

experiential learning dan pentingnya communities of practice (Kolb, 2015) dalam pembelajaran nilai. 

Keempat pilar ini tidak beroperasi secara linear, tetapi saling memengaruhi secara siklus dan 

simbiosis. Maqashid memberikan arahan bagi integrasi konten. Konten yang terintegrasi menjadi bahan 

untuk refleksi kritis. Hasil refleksi melahirkan rencana aksi. Pengalaman aksi kemudian memperdalam 

pemahaman terhadap maqashid, dan seterusnya. Proses ini difasilitasi oleh peran guru sebagai "murabbi 

transformatif" pendidik yang tidak hanya mengajar, tetapi juga membimbing, memodelkan, dan 

menciptakan pengalaman belajar yang bermakna. 

Model MIIM ini menawarkan kontribusi teoretis dengan mensintesiskan wawasan dari 

pendidikan Islam (konsep maqashid), pendidikan multikultural, dan pedagogi kritis ke dalam sebuah 

kerangka yang koheren dan kontekstual. Model ini juga memiliki implikasi praktis yang luas, karena 

dapat diadaptasi oleh madrasah dan pesantren lain dengan konteks budaya yang berbeda. Kunci 

keberhasilannya terletak pada konsistensi menautkan nilai pada tujuan-tujuan luhur agama, 

menyatukannya dengan identitas kultural yang lebih luas, menyediakan ruang refleksi yang kritis, dan 

yang terpenting, mempercayai siswa untuk bertindak sebagai agen perdamaian dalam komunitas mereka 

sendiri. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan analisis data dari observasi, wawancara, dan studi dokumen, penelitian ini 

menyimpulkan bahwa proses internalisasi nilai Pendidikan Islam untuk menumbuhkan kesadaran 

multikultural di MAN 1 Pamekasan berlangsung melalui strategi yang integratif dan reflektif, 

melampaui kurikulum formal. Guru berperan sebagai agen kunci dengan melakukan reinterpretasi 

kreatif terhadap materi ajar, menghubungkan prinsip maqashid syariah (seperti penjagaan jiwa dan akal) 

dengan konteks kemajemukan Indonesia dan kearifan lokal Madura. Ekosistem kokurikuler yang 

dirancang sebagai laboratorium sosial melalui OSIS, pesantren kilat, dan ritual sekolah menjadi ruang 

penting bagi praktik langsung nilai-nilai seperti musyawarah (syura) dan keadilan (‘adl), meski 

tantangan seperti kecenderungan pengelompokan homogen di tingkat pertemanan informal masih perlu 

diatasi. Transformasi kesadaran siswa bergerak dalam kontinum yang jelas, dari pemahaman pasif 

tentang toleransi hingga munculnya komitmen aktif untuk menjadi agen perdamaian di lingkungan 

mereka, yang difasilitasi oleh pengalaman interaksi langsung dan refleksi kritis berjenjang. 

Sintesis dari seluruh temuan melahirkan sebuah model konseptual yang disebut Model 

Internalisasi Integratif-Berbasis Maqashid (MIIM). Model ini dibangun di atas empat pilar yang saling 

memperkuat: Pilar Maqashid sebagai fondasi teologis-filosofis, Pilar Integratif yang menyatukan 

wawasan keislaman, kebangsaan, dan kearifan lokal, Pilar Reflektif yang menempatkan dialog kritis 

sebagai metode sentral, dan Pilar Aksi yang menyediakan ruang praktik terstruktur. Keempatnya 

beroperasi dalam siklus dinamis yang difasilitasi oleh peran guru sebagai murabbi transformatif. 



 

9  

Dengan demikian, penelitian ini membuktikan bahwa pendidikan Islam di madrasah tidak hanya 

kompatibel dengan penguatan multikulturalisme, tetapi juga mampu menawarkan kerangka nilai yang 

kokoh dan kontekstual. Model MIIM diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pengembangan kebijakan 

dan praktik serupa di lembaga pendidikan Islam lainnya, guna memperkuat kontribusinya dalam 

membangun masyarakat Indonesia yang kohesif dan harmonis. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang tulus kepada seluruh pihak yang telah berkontribusi 

dalam penelitian ini. Penghargaan setinggi-tingginya kami sampaikan kepada Kepala Madrasah, Bapak 

No’man Afandi, beserta seluruh guru dan staf MAN 1 Pamekasan yang telah memberikan izin, fasilitas, 

dan partisipasi aktif. Terima kasih juga kami ucapkan kepada semua informan kunci, terutama para 

siswa, yang telah berbagi pengalaman dan pemikiran dengan terbuka. Tidak lupa, kami berterima kasih 

kepada para kolega dan reviewer yang telah memberikan masukan berharga. Segala keterbatasan dalam 

penelitian ini sepenuhnya menjadi tanggung jawab penulis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afandi, A., & Sayyi, A. (2023). Implementation of Merdeka Curriculum Based on Multicultural in 

Fiqh Learning: (Case Study at Madrasah Aliyah Darul Ulum II Middle Bujur Batumarmar 

Pamekasan). Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 14(02), 200–215. 

https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v14i02.6994 

Ali, M. (2017). The Discourse of Transformative-Critical Pedagogy Among Modernist Muslims. 

Iseedu: Journal of Islamic Educational Thoughts and Practices, 1(1), 1–22. 

https://doi.org/10.23917/iseedu.v1i1.5418 

Bahar, M. (2022). The Implementation of Ushul-Fiqh Learning in the School Environment to Form 

Moderate Studentsâ€TM Religious Character. Jurnal Basicedu, 6(3), 3245–3256. 

https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i3.2610 

Banks, J. A. (2017). Failed Citizenship and Transformative Civic Education. Educational Researcher, 

46(7), 366–377. https://doi.org/10.3102/0013189X17726741 

Braun, V., & Clarke, V. (2022). Thematic Analysis: A Practical Guide. SAGE. 

Dasopang, M. D., Rangkuti, S. S., Hasibuan, H. R., & Siregar, K. R. (2023). Transformative Islamic 

Education at Islamic Boarding School in South Tapanuli. AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 

15(3), 3768–3775. https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i3.3531 

Hadi, N. F. (2022). CRITICAL REASONING ISLAMIC RELIGIOUS EDUCATION AND THE 

CHALLENGES OF NATIONAL DEMOCRACY IN PLURALIST COUNTRIES. Journal of 

Social Research, 1(2), 69–80. https://doi.org/10.55324/josr.v1i2.20 

Hamilton, A. B., & Finley, E. P. (2019). Qualitative Methods in Implementation Research: An 

Introduction. Psychiatry research, 280, 112516. 

https://doi.org/10.1016/j.psychres.2019.112516 

Jackson, K., & Bazeley, P. (2019). Qualitative Data Analysis with NVivo. SAGE. 

Khasanah, U. (2023). The Development of Multicultural Islamic Education in the Modern Era: 

Relevance and Challenges. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 7(2), 699–709. 

https://doi.org/10.35723/ajie.v7i2.725 

Kolb, D. A. (2015). Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and Development. 

Pearson Education, Incorporated. 

Krys, K., Vignoles, V. L., de Almeida, I., & Uchida, Y. (2022). Outside the “Cultural Binary”: 

Understanding Why Latin American Collectivist Societies Foster Independent Selves. 

Perspectives on Psychological Science, 17(4), 1166–1187. 

https://doi.org/10.1177/17456916211029632 

Maigida, A. Y. (2020). Muslims in Pioneering Modern Knowledge: Chronicles of The Freely or 

Unconsciously Surrendered Legacies To The West. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 3(3), 

406–424. https://doi.org/10.31538/nzh.v3i3.1026 

Melacarne, C., Fabbri, L., & Romano, A. (2025). Beyond the Fascination of Critical Thinking: The 



 

10  

Contribution of Post-critical Pedagogy in Transformative Radicalization Studies. Journal of 

Transformative Education, 23(3), 388–410. https://doi.org/10.1177/15413446251352381 

Merriam, S. B., & Tisdell, E. J. (2015). Qualitative Research: A Guide to Design and Implementation. 

John Wiley & Sons. 

Mtisi, S. (2022). The Qualitative Case Study Research Strategy as Applied on a Rural Enterprise 

Development Doctoral Research Project. International Journal of Qualitative Methods, 21, 

16094069221145849. https://doi.org/10.1177/16094069221145849 

Mushaathoni, M. (2025). An Intercultural Communication Management Framework For Culturally 

Diverse Organisations. Journal of Intercultural Communication, 25(4), 23–33. 

https://doi.org/10.36923/jicc.vi.1227 

Oates, C., & Mynott, J. P. (2025). More-than-human centred reflection: Addressing the fiction of 

reflective practice in teacher education. Research in Education, 00345237251317373. 

https://doi.org/10.1177/00345237251317373 

Piipponen, O. (2023). Students’ perceptions of meaningful intercultural encounters and long-term 

learning from a school story exchange. International Journal of Educational Research, 119, 

102169. https://doi.org/10.1016/j.ijer.2023.102169 

Ratnah, Shah, S. A. A., & Alam, M. (2024). Integrating Religious Moderation into Islamic Religious 

Education: Strategies and Impacts. At-Tadzkir: Islamic Education Journal, 3(2), 120–133. 

https://doi.org/10.59373/attadzkir.v3i2.67 

Sayyi, A., Afandi, A., & Al-Manduriy, S. M. (2023). Tolerance Formation for Children in Multi-

religious Families at Pamekasan Avalokitesvara Temple Complex: Multicultural Islamic 

Education Perspectives. Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 13(2), 164–176. 

https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4020 

Sayyi, A., Afandi, Fithriyah, I., & Masrufah. (2025). Pembelajaran Fikih Humanistik Program M2KD 

untuk Moderasi Beragama Santri Mambaul Ulum Pamekasan. KUTTAB, 9(2), 308–328. 

https://doi.org/10.30736/ktb.v9i2.2609 

Sayyi, A., Asmuki, W. J., Alimin, M., & Fithriyah, I. (2025). Bridging Tradition and Multiculturalism 

in Islamic Jurisprudence Education. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/scaffolding/article/view/8002 

Sayyi, A., Fathriyah, I., Zainullah, Z., & Al-Manduriy, S. M. (2022). Multicultural Islamic Education 

as Conflict Resolution for Multi-Ethnic and Religious Communities in Polagan Galis 

Pamekasan. Akademika, 16(2). https://doi.org/10.30736/adk.v16i2.1194 

Sayyi, A., & Fithriyah, I. (2025). TRANSFORMASI MODERASI BERAGAMA MELALUI 

KEGIATAN KOLOMAN SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN ISLAM DI KELURAHAN 

LAWANGAN DAYA PADEMAWU PAMEKASAN. DEVELOPMENT: Journal of 

Community Engagement, 4(3), 320–334. https://doi.org/10.46773/djce.v4i3.2519 

Sayyi, A., Mashuri, S., Afandi, A., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). MODERATE ISLAMIC 

EDUCATION CURRICULUM DESIGN: REALIZING TOLERANCE AMIDST SOCIAL 

DIVERSITY IN THE ERA OF SOCIETY 5.0. Jurnal Konseling Pendidikan Islam, 6(3), 261–

277. https://doi.org/10.32806/jkpi.v6i3.1184 

Sayyi, A., Muslimin, A. A., Afandi, Fithriyah, I., Al-Manduriy, S. M., & Alanesi, A. S. H. G. (2025). 

Child-Friendly Education Model for Violence Prevention in Islamic Boarding Schools. Al-

Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4), 800–820. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.187 

Sayyi, A., & Rofiqi. (2024). Transformasi Pendidikan Islam: Moderasi Beragama Dalam Tradisi 

Pesantren Salaf Di Era Global. Akademika, 18(2), 56–70. 

https://doi.org/10.30736/adk.v18i2.2328 

Suaib, N. R. A. (2022). Reflective Practice in Teacher Education: A Look into Past and Present 

Theories, and Some Pertinent Issues. Tell : Teaching of English Language and Literature 

Journal, 10(1), 51–62. https://doi.org/10.30651/tell.v10i1.12137 

Syahnaz, A., Furqan, M., Amalia, A. R., & Yudabangsa, A. (2026). A Critical Study of the Islamic 

Education Curriculum Development Process in Indonesia. Indonesian Journal of Education 

Methods Development, 21(1), 10.21070/ijemd.v21i1.971-10.21070/ijemd.v21i1.971. 

https://doi.org/10.21070/ijemd.v21i1.971 

Wajdi, M. B. N., Marpuah, S., Ahmad, ⁠Shakila Binti Ahmad Binti, Rahim, ⁠Mohd Hisyam Bin Abdul 

Rahim Abdul, & Rusdi, M. (2025). Reconceptualization of Islamic Education in Indonesia: 



 

11  

Future Strategies and Approaches. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan 

Keagamaan, 23(2), 256–270. https://doi.org/10.32729/edukasi.v23i2.1991 

Wurm, S. A., Mühlhäusler, P., & Tryon, D. T. (1996). Atlas of Languages of Intercultural 

Communication in the Pacific, Asia, and the Americas: Maps. Mouton de Gruyter. 

Zirkel, S. (2008). The Influence of Multicultural Educational Practices on Student Outcomes and 

Intergroup Relations. Teachers College Record, 110(6), 1147–1181. 

https://doi.org/10.1177/016146810811000605 

 


